Barcode - 5990010098474

Title - SRIMADBRAMAHAANUSUTRABHASHAYAM

Subject - LITERATURE SANSKRIT

Author - GOKULANATHAJI MAHARAJA

Language - sanskrit

Pages - 211

Publication Year - 1956

Creator - Fast DLI Downloader

https://github.com/cancerian0684/dli-downloader

Barcode EAN.UCC-13



श्रीकृष्णाय नमः।

# श्रीमद्रह्मसूत्राणुभाष्यम्।

शुद्धाद्वेतब्रह्मवाद्निर्ग्यणमक्तिमार्गप्रवर्तकाचार्यचक्रचूडामणि-श्रीमद्वस्त्रभाचार्यचरणप्रणीतम् ।



द्वाविगन्तविजयिश्रीमद्गोखामिश्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीत-भाष्यप्रकाशसंपूर्णवेत्तृश्रीमद्गोखामिश्रीगोपेश्वरजि-चरणप्रणीतभाष्यप्रकाशर्श्विमपरिबृंहितम् ।

तृतीयाच्यायस्य प्रथमः पादः ।

'भगवद्भीपरायण सद्गत श्रेष्ठि गोवर्धनदास सुन्दरहास' इतस्य पुष्टिमार्गीयसंस्कृतसाहित्ससमुद्धारार्थे निर्दिष्टद्रव्यसंत्रहतो 'भृगुपुरस्य मूळचन्द्र तुळसीदास तेळीवाळा, बी. प., एत्र्पल, बी., वकीळ, हाइ कोटे' इत्यनेन संशोध्य 'निर्णयसागर' मुद्रणाळचे मुद्रयित्वा प्रकृटीकृतम् ।

श्रीब्रह्माब्दाः ४४७. संवत् १९८२.

मृत्यमेकमुद्रिका।



In the presence of S'rımad Goswāmi S'rī Gokulanāthaji Mahāraja of Badā Mandir, Bombay, an arrangement was arrived at between S'eth Lālji Nāranji and ourselves in May 1925 by which the Trustees of the late S'eth Gordhandās Sundardās agreed to defray the whole cost of the publication of Anu Bhāshya-Bhāshya Prakāsha-Ras'mi. This volume is published in pursuance of the same. For this happy result we express our obligations to S'rımad Goswāmi S'rī Gokulanāthaji Maharaja and the said Trustees

In bringing out this edition we have got hearty co-operation from Goswamis and their learned s'āstris. H. H. Tilakayita S'rimad Goswami S'rī Govardhanalalji and his son S'rī Damodaralalji have been kind enough to lend us two very good Mss. of the Anu Bhashya. Through the kindness of S'rīmad Goswami S'rī Vraja Ratnaji a fragment of the original Ras'mi became available to us for the first time in 1917. S'rīmad Goswami S'rī Vallabhalalji S'rī Muralidharaji, S'rī Gokulanathaji, S'rī Ranchhodlalji, and S'iī Magnalalji have lent us Mss. of the Anu Bhashya from their collections. Last but not the least we must acknowledge our deep obligations to the late Pandit Gattulālāji's Library.

Mr. Jamnadas Kanji B. A., has helped in preparing the press-copy of the Introduction. Messrs Dhirajlal Sankalia, Govardhandas Pragji, Hiralal Mulji, and Purushottam Kanji B. A., have also helped while reading the proofs. Thanks are due to them also.

Bombay, } 5-2-1926.

M. T. Telivala.

#### NOTES.

- (1) সক্লবিৰ एবাৰি. p. 2. L. 1. ব. It would be better to read this as সক্লবিৰ্মাত্বাৰি.
  This would yield very good sense. The only difficulty in this way of reading is that we have to add মা after ৰুব which is not found in the original.
  The omission of মা seems to be due to the slip of pen.
- (2) शोधयति. p. 2. L. 1 र The original reads शोधित This also is correct. धातूनां भ्वादित्वाद्गणकार्यस्यानिस्यत्वात् शोधितप्रयोगोपि साधु ।
- (3) वा अन्तरे. p. 14. L. 1. भा. One old Mss. reads अवान्तरे.
- (4) अपेक्ष्यते. p. 14 L 3. भा. अपेक्षते seems to be the reading. अपेक्षन्ते seems to be a change suggested by भूतानि
- (5) गौणत्वम्. p. 15. L. 8. प्र. Can it be न गौणत्वम् ?. One न seems to be missing here.
- (6) p. 27. L. 9. भा. 'इष्टादिकारिणां प्रतीते. । इष्टादिकारिण प्रतीयन्ते श्रद्धापदेन देवकर्तृकत्वेन च सोमभावसाम्यत्वाच'. In one of the Mss. this portion is not in the body of the text, but is added on the top of the margin. This Mss. is written in खडीमात्रा. This addition is possibly subsequent. It may be in the hand of S'rī Vitthaleswara himself. It repeats what follows in the Bhashya. देवकर्तृकत्वेन and साम्यत्वाद seem to be subsequently changed into देवकर्तृत्वेन and साम्याद respectively.
- (7) अन्नभावस्य p. 29. 8. L. 8. प्र. Can it be अन्यभावस्य ?
- (8) प्र्वेवत्××ितला मापा इति. p. 62. L. 4 5. ना. This also repeats what follows in the Bhashya. In the above mentioned Mss. it is not in the body of the text. Same remarks as in No. 6 apply here.
- (9) কললাইমান. p. 68. L. 2. মা. This is the reading adopted by Ras'mikāra. It is the correct one. কলিলাইমান is unmeaning.

#### INTRODUCTION.

#### S'rī Vallabhacharya And His Anu-Bhāshya.

S'rīmad Vallabhacharya, the author of the 'Anu Bhashya', was born on the 11th day of the dark half of Chaitra, 1535 Samvat, (1479. A. D.), in the forest of Champa near Raipur His father was Lakshmana Bhatta, and Yallammagaru was his mother He was a Telagu Brahmin studying the Taitirīya S'ākhā of the Black Yajur-Veda. Vallabha's birth is shrouded in the mysteries of the devotional beliefs of his followers, but one thing is certain that his followers believed that he was commissioned by God to inaugurate a great religious revival in India. From the writings of Vallabha which are available now, we can say that this belief was shared by himself also It is not an uncommon phenomenon in India. Ramanuja, Madhva, Nimbarka, Chaitanya, and several other great teachers did believe in their special messages to the world. Vallabha's ancestors were Deekshītas, and were devoted to Krishna in the form of Gopāla The Swarupa of Madana-Mohanji in the Seventh Pītha is the one which came to him from his Sixth ancestor Yajna Narayana Bhatta. It is possible that Vallabha's father Lakshmana Bhatta and his ancestors were the Upāsakas of Gopāla according to the cult of Vishnuswami. The early years of Vallabha were passed by him with his father at Benares, where he is said to have mastered all the Vedas, Six Dars'anas, and all schools of Astika and Nāstika thinkers. He studied the S'aiva and Vaishnava Agamas. When Vallabha was comparatively young, his father died. Vallabha wanted to study the Vaishnava systems of Madhva, Ramanuja, Nimbarka and others, and seeing that they were not prevalent there, in order to have direct knowledge, he is said to have proceeded to the South. Vallabha's desire to go to the south of India was very natural. During that time there was the powerful Hindu kingdom of Vijaya-Nagar or Vidya-Nagar, over which ruled the mighty monarch Krishnadeva-Raya, himself a great Vaishnava. During his time, it seems a convention was held of the representatives of all the existing Sampradāyas. The session seems to have been going on when Vallabha visited Vijaya-Nagar. The main dispute seems to have been between Vyasa Tirtha, the Mādhva, and some representative of Mayavadins. It seems also clear that the Dwaita philosophy of the Mādhvas could not hold its own against the attacks of S'ankaras. At this juncture Vallabha seems to have baffled all by his great learning and powerful arguments. We see no reason to doubt this fact. The author of a recently discovered work Vyāsa-Yoga-Charitam, from Vyāsa Raya Matha, does chronicle the fact that Vallabhacharya was honoured by the king Krishnadeva Raya, under the presidentship of the then famous Mādhva Swami Vyasa Tīrtha. Vallabha's position was peculiar. He accepted Adwaita pure and simple without the interference of the Māyāvāda of S'ankara; hence all the attacks advanced by Mādhvas and others against Advaita lost their force as against him. His acceptance of 'अद्वेतपूर्वेक्शक्ति' disarmed the opposition of both Vaishnavas and S'ankaras. The position taken up by Vallabha

was not altogether singular. We believe that Narayana Bhatta, the author of the famous drama Venisanhara, was the follower of a system of philosophy which combined in itself the Pure Adwarta of the Upanishads and the Bhakti-Mārga. Whatever that may be, it is certain that Vallabha made a very great impression on king Krishnadeva, Vyasa-Tīrtha and others who were present In consequence of this session, the king performed a 'Kanakābhisheka' with Hundred Maunds of Gold. It is said that Vallabha did not accept this gold and resumed his travels. This abstinence on the part of Vallabha added to the admiration of all those present there. Vyāsa-Tīrtha, the Mādhva, actually requested him to be the head-priest of his Matha after him. Vyāsa-Tīrtha with king Krishnadeva again approached Vallabha and presented him with a good many valuables. From these presents Vallabha is said to have prepared a gold Mekhala set with diamonds, rubies etc., and presented the same to S'rī Vitthala in the Vitthala Swami Temple at Vijaya-Nagara. Ultimately, it appears, Vallabha could not conscientiously accept the offer of Vyāsa-Tutha, but from this time Vallabha came to be regarded as a great Acharya.

During his visit to Vraja, Vallabha set up the Shine of S'rī Nathaji on the holy hill Govardhana in a temple built for that purpose by one Puina Malla Kshatriya. There Vallabhacharya used to pass his Chātur-Māsa i. c. Āshādha S'ukla eleventh to Kārtika S'ukla eleventh every year. Here he developed the asthetic side of Vaishnavism by refining and perfecting the mode of worship Sevā-Mārga. During his stay in Vraja, on the midnight of 11th day of the bright half of S'rāvana, he says he had holy communion with Lord Krishna, who commanded him to initiate Jīvas in His Service. This initiation consists of two parts: one is the formula to be repeated by the aspirant before the deity by holding Tulsi-leaves in hand and afterwards placing the same at the feet of the deity through Acharya, and the other part is the effect of the same, on the devotee, by which he becomes the Adhikari in the Sevā-Marga of Lord S'rī Krishna. He married one Mahalakshmi. He had two sons by her viz. S'rī Gopinatha and S'rī Vitthalanatha under whom the Sampradaya flourished considerably.

While he was staying in the north of India, Vallabhāchārya came into contact with Kes'ava Kas'mīrin, the famous Numbarka scholar, and Chaitanya, the Bengal Saint. They were both Krishnopasakas, and it seems from Sampradayika Gathas that their relations were very cordial. Kes'ava presented his pupil Madhava Bhatta Kas'mīrin to Vallabha in Dakshina of भागतक्षात्रमण. He became his devout disciple, and during his whole life acted as the amanuensis of S'rī Vallabha. It seems that during Madhava Bhatta's stay with him at Adel, Vallabha composed his numerous works. During that interval Vallabha wrote Purva Mimānsā-Bhashya, Brahma-Sūtra Bhashya, Tattvadīpa-Nibandha with his own commentary, Sūkshma tīkā and Subodhini on S'rīmad Bhāgavata, and the sixteen Prakaraṇa Granthas giving in brief the essence of his views. It is really unfortunate that only a fragment of his Pūrva Mīmānsā Bhashya is available now. Anu Bhashya, as we have it now, is not wholly written by him.

The last Adhyāya and a half of the Bhashya is finished by his son Vitthales' wara. Sūkshma tīkā is almost lost. Even Pushti-Pravahe-Maryada-Bheda one of the minor Prakaranas, is not available as a whole. The Bhagavata-Subodhini is available only on the 1st, 2nd, 3rd, 10th and a portion of 11th Skandhas. It is probable that Vallabha wrote on all the Skandhas.

During his stay at Adel, after the completion of his Bhashya on प्रोत्तर-मीमांसाs, he seems to have met with great opposition from the Mayavadi Pandits of Benares. In order to silence them for ever, Vallabha wrote out a pamphlet in mixed verse and prose, and affixed the same to the doors of Kās'i Vis'vanātha, with a challenge to Benares Pandits to refute the same, if they could. One Upendia was the leader of the opposition It seems this discussion ended into threats of personal violence, as a consequence of which, Vallabha left Benares. This work seems to have created a great stir in the world of scholars then living One Ayyanna Dīkshita actually mentions it by name in his Vyasa-Tatparya-Nirnaya. Ayyanna's seems to be a veiled attempt to belittle the achievement of Vallabhacharya by propounding a principle though novel, far from convincing, for finding out the true view of Vyasa. It would be rather hazardous to say that the true view of Vyasa can be determined from the statements of the opponents. Assuming however that it is so, the opponents mention both Parinama and Vivarta as the view of Vyasa. Hence from the statements of opponent Sankhyas and Naiyayikas, it is impossible to come to the conclusion that Vyasa teaches Vivarta alone in his Brahma Sūtras.

The last portion of his life was passed at Adel. Here he finished his works which were begun by him during his travels, and served Lord Krishna with the love and devotion of Gopees, and founded his system on it. At the age of 52 he burnt his Parnas'āla, joined the Sannyasa Ās'rama, and came to Benares. For a month he observed fast, and for the last eight days he observed भोनवत, and on the 2nd day of the bright half of Āshadha Samvat 1587, he left this world mid-day.

S'rī Vallabhacharya gave permanent form to his views, which were propounded by him in the convention of king Krishnadeva of Vijayanagar, in his commentaries on the Pūrva and Uttara Mīmānsas. From internal evidence available from his writings which are extant, we have reason to believe that he completed his Bhashya both on Pūrva and Uttara Mīmānsas. His mention of 'चकारात मीमांसाहयमाध्यम्' in his Prakās'a on the opening verses of his Tattvadīpa Nibandha would rather suggest an accomplished fact. In numerous places in the Subodhini (his commentary on Bhagavata) he refers to both the Bhashyas as siddha-vastu-facts accomplished. 'भावनापक्षय पूर्वमीमांसामाध्य एव निराकृत.' भा. सु. २. १. ५. Similarly in 'Veda Stuti Subodhinī' he refers to his Bhashya on the Brahma-Sūtras 'भाष्ये विस्तर्योक्तवात'. We do not find this alleged विस्तर in the Aṇu Bhashya as written by Vallabhacharya. In the Subodhinī on 3. 4. 7. Vallabhacharya writes 'एतान्येव गुणोपसंहार घोडशाधिकरण्या प्रतिपादितानि'. गुणोपसंहार is the 3rd Pada of the 3rd

Adhyaya of the Brahama-Sutras. The mention by Vallabhacharya of 16 Adhikaranas as referring to 16 adjectives leads us to the inference that he must have written his commentary on the गुणोपसहारपाद before he came to write his सुबोधिनी on the 3rd रूदंब. In the Anu Bhashya we do not find any reference to these 16 Nor was the Prakas'akara aware of this, when he first wrote his commentary on this Pada-Bhashya. In the revision which he seems to have made after he finished his तृतीयसुनोधिनीप्रकाश, he added this in his Prakās'a at the end of each of sixteen Adhikaranas, as we find in the original On a perusal of the Anu Bhashya itself, we find that it is an abindgment of a bigger work on Brahma-Sutras of Vallabhacharya. In the ईक्स्विकरण there is no reference to the refutation of साल्यs, though in the beginning of the fourth Pada of the 1st Adhyaya mention is made that साख्य's theory is refuted in the ईक्षसिकरण. In one place it is mentioned that आविभीवतिरोभाववाद will be explained in details in the तदनन्यत्वाविकरण, but there beyond the bare mention of the words आविभोष and तिरोभाव, we do not find anything else This is possible only in a work of the nature of an analysis. Besides in सुबोधिनों we meet with references to Sūtras of 3rd and 4th Adhyayas, and in some places we find the interpretation as given in Subodhim different from the one found in अणुमाप्य. Of course there is no विरोध or violence to the general views of Vallabhacharya, but difference there is. As an instance we cite 'जगद्व्यापारवर्जम्' ४ ४. २२. व्र. मृ. The interpretation of this Sutra as given in Subodhini is to the effect that the ऐसर्च of the मुक्त Soul is unlimited in all respects, except the power of creation etc. of the Universe In Anu Bhāshya on the same Sūtra, the question is discussed, whether there is any जगद्दगापार or सासारिकता in लीलास्टि, and the same is denied. These facts lead us to the inference that Vallabhacharya must have written an exhaustive commentary on the Brahma Sūti as, and the Anu Bhashya which is available at present, is an analysis or a smaller edition of that big work. The name 'अणुमान्य' also supports our inference. Almost all the works of Vallabhacharya have double editions, e.g., the सूक्ष्मटीका and सुबोधिनी on S'rī Bhagawata, the निबन्ध and its प्रकाश. Hence it appears that Vallabhacharya first completed his commentaries on पूर्व and उत्तर मीमामाड. The mention of this fact in his प्रकाश on निवन्ध can be explained on this hypothesis alone. After the completion of these पूर्व and उत्तर मीमामाभाष्य they became prevalent among the Pandits of Benares following the Bhātta school of Mīmansa and मायावाद of S'ankara. On account of this opposition Vallabhacharya had to come down from Adel to Benares, and proclaim again his views on पूर्व and उत्तर मीमांसाड through his पत्रावलंबन as mentioned above.

Vallabhacharya, during his stay of fifteen to twenty years at Adel, wrote out all his works during the interval of अनवसर from Sevā When he passed away, his first son अभिषेत्राथ was about twenty, while the second son S'rī Vitthalanatha was about fifteen. S'rī Gopinatha was in a position to get the benefit of his father's teachings, but through unfortunate circumstances, the समस्य could not get the benefit of the knowledge of the Acharya's teachings, through him. S'rī Gopinatha and S'rī Vitthalanatha were on extremely cordial terms, as found from the letters passed between them. About Samvat 1620 or so S'rī Gopinatha left this world at Juggannath Puri, and soon after, his only son S'rī Purushottama followed him.

This unfortunate event embittered the feelings of the widow of S'rī Gopīnatha, and as a result the original works of প্রারম্ভনার্থ were taken away by her. Under these circumstances, প্রারিষ্টলনার্থ tried his atmost to collect the writings of his father, but it appears that he succeeded only in securing the fragment of Anu Bhashya, but could not get the copy of the bigger or complete Bhashya. He had to satisfy himself with the portion of প্রস্থাত্ব which could be secured by him

In Samvat 1622 S'rī Vitthalanath left Adel for good, and migrated to S'rī Gokula, and adopted it as his permanent residence. During his stay at श्रीगोक्कर from 1622–1642 Samvat, he came in contact with Emperor Akbar, Birbal, Todarmal, Rai Purshottama and others. Emperor Akbar made a gift of Gokula and Jatipura villages to Vitthaleswar. Akbar in another of his Sanad gave him permission to graze his cows on all lands including the loyal ones also. It appears from this time Vitthalanath, who was up to this time known as Vipra or Dīkshita, came tc be styled Goswamı, a name by which all his agnate descendants are known to this day. How much he loved S'rī Gokula and Govardhana can be learnt from the description of the same in the Anu-Bhashya on 4.2.15. B.S. where it is placed above the Vyapi Vaikuntha, on the authority of a Rik. Here he got perfect peace, and it was here that he completed the remaining portion of the अणुभाष्य. Though we have not got Vallabhacharya's Bhashya on the last Adhyaya and a half, the portion of the Bhashya as written by S'rī Vitthalanath has admirably succeeded in bringing out the interpretation of his father on these Sūtras. Thus the संप्रदाय has to depend on this Anu Bhashya as the final authority on Brahma-Sūtras The आचार्यत्व of the सप्रदाय, for this reason, has been attributed by some to the father and son combined Whatever that may be, the Anu-Bhashya has been since then the chief authority of पुष्टिमार्गीय Vaishnavas.

Vitthaleshwara passed away in Samvat 1642. After him Purushottamaji is the first commentator on the Anu Bhashya.

S'rī Purushottamaji the author of Bhashya-Prakās'a was born on the 11th day of the bright half of Bhadrapada 1724 Samvat at Gokula. He is Seventh in descent from S'11 Vallabhacharya. In his childhood he seems to have come under the influence of two Scholars S'rī Krishna-Chandraji Maharaja and Chacha S'rī Gopes'aji. The former was his grand uncle and also his Guru ( ब्रह्मसंबन्धदाता ). Chacha Gopes'aji stood in a similar relation to him. Before Purushottamaji, his guru S'rī Krishnachandraji had begun to critically study the Anu Bhashya. His labours resulted in a rough draft of the Bhava-Prakasikā and a fragment of the commentary of Gunopasanhāra Pada of Anu Bhashya. The latter has been completely incorporated by S'rī Purushottamaji in his Bhashya-Prakās'a on that portion. The rough draft of Bhava-Prakas'ika seems to have been utilised in the work current under that name in the Sampradaya. The copy of the same in the hand of S'rī Purushottamaji seems to be a revised version of the original. It summarises what is contained in the Anu Bhashya and Bhashya-Prakāsa combined. Chacha Gopes'ajı's influence on Purushottamaji seems to be apparent on a comparison of the Tikas of both on the Subodhini of the Bhagavata first स्कन्य Almost the whole of Chacha Gopes'aji's Tippani seems to be incorporated in his Prathama-Skandha-Prakās'a.

Purushottamaji seems to have migrated from Gokula to Surat in Gujarat with his uncle S'rī Vraja-Rajajı soon after 1737 Samvat. After this date S'rī Vraja-Rajajı settled at Surat, where he raised the Haveli for S'rī Bala-Krishnaji. Vraja-Rajaji was childless He was a great scholar of the Prameya School of the Sampradaya. From him S'rī Purushottamji got in inheritance the Swarupa of S'rī Bala-Krishnajı with the Mandira. Purushottamaji acknowledges the obligation in the opening verses of his Bhashya-Prakāsa. Though Purushottamaji seems to entertain the greatest respect for S'rī Vraja-Rajaji, the Prameya mode of thought of his uncle, does not seem to have appealed to him. Purushottamaji's writings can be equally appreciated by both scholars Sampradayıkas and others.

Purushottamaji's literary activities continued at Surat and Dumas for forty years and over—It seems that he did not live long after 1781 Samvat second Ashadha Sudi 10th Thuisday, on which day by a writing he bequeathed all his property including the Swarūpas of S'iī Balakrishnaji and S'iī Vrajes'aji with temples and everything to his namesake cousin.

Between the period of S'ıī Vıtthaleswara and S'ıī Purushottamaji, Anu-Bhashya does not seem to have received requisite attention. Some of the descendants of S'rī Vitthaleshwara might have read the Anu-Bhashya here and there, but the absence of any commentary during almost a century, would rather suggest that sufficient attention was not bestowed on the study of the Anu-Bhashya. S'ıī Hari Rayaji the illustrious descendent of Vitthaleswara did copy out Anu-Bhashya in his own hand, but being extremely emotional, he has not chosen to write anything like a commentary, on the Anu-Bhashya. When Purushottamaji approached Anu-Bhashya for his studies, in the absence of any tradition, he felt himself baffled, as can be seen from the concluding verse of the Bhashya-Prakas'a 'चंत्रचे नित्रेते'. It was a question to him as to how he should find out a mode by which he can thoroughly master Anu-Bhashya. Fortunately for him, there was his Guru S'ri Krishna Chandraji, another descendant of Vallabhacharya. It is possible that the seed of comparative study was sown in Purushottamaji by S'rī Krishna-Chandraji.

Through his inspiration S'rī Purushottamaji, it would seem, thought of undertaking the herculean task of studing all the Brahma-Sūtra-Bhāshyas that were available in his times. Being a Goswami himself, there was no dearth of riches, and in a city like Surat where he lived, materials were ample. With the help of these riches, it seems, he secured not only authentic texts of all the Bhashyas, but he seems to have collected round him a band of scholars of those various schools, so that he could be in a position to understand those Bhashyas in their true perspective. With this equipment S'rī Purushottamaji approached the Anu-Bhashya, and his masterly review of the systems of शंकर, रामानुज, भारकर, मज, भिन्न, and शैच is unparalleled in the history of Vedanta literature. Great scholars like पुरक्षेज, जयतीर्थ, बाजस्पतिभिन्न, had written commentaries on the Bhashyas of their respective Acharyas, but nowhere do we find the critical and comparative method such as adopted by S'rī Purushottamaji in the exposition of the Anu-Bhashya.

From the time of S'rī Purushottamaji Sampradayika scholars began to devote their attention to the study of the Anu-Bhashya. Different scholars began to study the Anu-Bhashya, and expound the same in their commentaries from diverse standpoints. S'rī Mathuranathaji and S'rī Muralidharaji both descendants of S'rī Vallabhacharya belonged to the house of S'rī Gopinatha Dīkshita. Both of them were great Mimānsakas. They have written commentaries on the Anu-Bhashya independently of S'rī Purushottamajı. In their commentaries they display their great hold over the Mīmānsa school of philosophy. The commentary written by S'rī Mathuranathji is called प्रकाश, while that written by S'rī Muralidharajı is named सिद्धान्तप्रदीप. S'rī Mathuranathajı's commentary has not been in print at all upto this day, while S'rī Muralidhaiji's commentary on the first three Sūtras has been published by S'astri Ramanatha in his त्रिस्त्री collection. The manuscripts of both these commentaries hitherto seen by us are incomplete. The Sampradayikas, when they separated, divided, it would seem, even manuscripts by metes and bounds. The result of this was rather unfortunate, because both the parties did not get a complete work. This explains how the commentary of S'rī Muralidharajı is available on समन्त्र अध्याय alone. S'rī Mathuranathajı's commentary also is available only on the समन्त्र अध्याय. Copies of both seen by us end abruptly, which rather goes to show that both these authors might have completed their commentaries. There is one commentary named वागीशप्रसाद written by one S'rī Balakrishnajı son of S'rī Vallabhaji. He also seems to have flourished at Kotah 1745 Samvat.

Two other commentators namely S'rī Vrajanathaji and S'rī Giridharaji also flourished at Kotah. Vrajanathaji has written a commentary on the Anu Bhashya. It is named वेदान्तसिद्धान्तचन्द्रिका or प्रभा. S'rī Giridharajı's commentary is called प्रदीप. Both of them are fragments We do not know whether they completed there commentaries on the whole of Anu Bhashya. Lalubhattaji was a desecendant of S'rī Vallabhacharya from the female side. He has attempted to write a commentary on the Anu Bhashya, but has not completed the same. His commentary is named by him as योजना first and then as निगृहार्थप्रकाशिका. Both प्रभा and this योजना in good many places copy the wording of S'rī Purushottamajı and of S'rī Muralidharaji. Lalubhatta in his commentary refers to one गीतातत्त्वरीपिकाकार's view. This तत्त्वरीपिकाकार was one S'rī Vallabhaji, a desecendant of S'rī Vallabhacharya. We do not know whether he also wrote a commentary on the Anu Bhashya. After this Anu Bhashya with the भाष्यप्रकाश of S'rī Purushottamaji came to be closely studied by योगिश्रीगोपेश्वरजी in his exhaustive commentary named by him रहिम. Yogi S'rī Gopes'waraji was a mighty scholar, who flourished in the Sampradaya, after S'rī Purushottamaji. He was born in the Jyeshtha Sud 5th 1836 Samvat. He was also a descendant of S'rī Vallabhacharya. He occupied the seat of S'rī Vitthaleshaji Gadi (the second house), after his grand father S'rī Govindaji, for over sixty years of his life, his father S'rī Gokulotsvaji having gone in adoption on the seat of S'rī Balakrishnaji's Mandira at Surat. We have mentioned above that S'rī Purushottamaji beqeathed all his estates to his namesake cousin another S'rī Purushottamaji. The second Purushottamaji was succeeded by his son S'rī the seat for nearly fifty years, and when she found herself unable to carry on t Sevā, in Samvat 1841, she adopted S'rī Gokulotsavajı. This incident was a very beneficial one in the cause of the literary activity of the Sampradaya. Through S'rī Gokulotsavaji his son Yogi Gopes'waiaji got the rich treasures of authentic collection of manuscripts of S'rī Purushottaman. Thus it would not be wrong to say that S'rī Gopes'varaji acquired the literary inheritance of S'rī Purushottamaji. Miraculous powers are attributed to him by Sampradayika Gathas, but we are not concerned with the same at present. On account of his extreme devotion to the नाम and खड्प of God, and his aversion to anything worldly, he was fitly called by his contemporaries as योगी. He was an all-round scholar. We have seen his draft of the commentery on the पूर्वमीमांसासूत्रs. His नवार्था, a commentary on the तैत्तिरायसंहिता, awaits publication. He felt himself conscious of his knowledge of the world beyond. This explains why he styles himself सप्पवित from the 3rd or 4th Pada of First Adhyāya of रिवेम. At the end of रिवेम he writes about himself thus-'ब्रह्मज्ञ. कृतकृत्यश्च ह्दीश्वरज्ञ एव च, प्रमाणज्ञ कृतज्ञश्च', and we think that a perusal of the रिम and the नवार्था, would lead us to completly agree with what he himself has expressed. He seems to have passed away not long after the completion of रिम 1. e. Samvat. 1897.

The author of रहिम thoroughly explains not only the भाष्यप्रकाश of S'rī Purushottamaji, but even supplies the want, which was felt by the readers of সকাষ. সকাষকাৰ took for granted, that readers of Anu Bhashya, understood the literal sense of the Anu Bhashya, and hence we rarely find him explaining the literal text of the Anu Bhashya. For this reason, the author of the places where he finds, that S'rī Purushottamjı has not explained Anu Bhashya, tries to give the literal meaning of all the passages of the Anu Bhashya. श्रीगोपेश्वरजी was a great master, and after him one of his pupils S'11 Giridharji of Benares, also a descendant of S'rī Vallabhacharya, wrote a commentary on the Anu Bhashya. This commentary is purely based on the সকাৰা of S'rī Purushottamaji, and explains the Anubhashya literally. S'rī Giridharaji was a grammarian, and so we find him in this commentary displaying his mastery over grammar. Another merit of this commentary lies in the fact, that in the beginning of each अधिकरण, it gives the complete विषयनाक्य. So that it clears the reading of the Upanishats, according to S'rī Vallabhacharya. He has divided Anu Bhashya into paragraphs, but the chief merit of his commentary lies in its discussion of the various readings of the Anu Bhashya throughout. This commentary is complete, but it has remained upto this day in Manuscripts. S'āstri Haris'ankara Aunkarji has recently undertaken to bring out the edition of Anu Bhashya with this commentary under the patronage of S'rī Muralidharaji Maharaja of Benares, the grandson of S'rī Giridharaji.

of the Anu Bhashya in such a way, as would enable even a biginner to follow it with little difficulty. The whole Manuscript of this work, in the author's own hand, was seen by us in the collection of the Bade S'rī Mathures'ajis temple at Kotah It is really unfortunate that Prof. Magnalal Sāstri who has been publishing the Anu Bhashya with this commentary, does not try to get the use of this original Manuscript. Two other commentaries one by S'rī Giris'adharaji, and another of one Ramanarayana are also said to exist.

. In addition to these, two ব্ৰন্তিs explain the আন্মন্ত্ৰত of Badarayana on the basis of Anu Bhashya. One is the আব্যকায়িকাৰ্ত্তি of S'rī Krishnachandraji, mentioned above. This বুলি is bigger than অন্তৰ্গাহৰ It seems to be the summary of অন্তৰ্গাহৰ and সাহ্মসহায় combined The last three অহ্মায়ত of this বুলি are with us, written in the hand of S'rī Purushottamaji, and from the mode in which this Manuscript is written, and from the remark on the last page 'হ্য বুলি. গালামিমুফানিনী অনুহলায় কুলা হলা হলা হলা হলা হলা মুল্ম', we are tempted to attribute the authorship of this work to S'rī Purushottamaji himself. At least the final form to this বুলি, was undoubtedly given by S'rī Purushottamaji. Two অহ্মায়ত of this বুলি have been published by us, and the remaining two are in the press. Another বুলি is written by one Bhatta Vrajanatha, a descendant from the female side of S'rī Vallabhacharya, at the intance of king Jayasinha of Jaipur It is a small one explaining the মুল্ল in the light of Anu Bhashya, but in some places the author seems to be influenced by the चैतन्य school, and to that extent its authencity is lessened. It is named मरीचिका. In addition to these, there is one nameless Vritti also.

Besides these, there are two small works, what are known as अधिकरणमालाड. After S'rī Purushottamajı completed his भाष्यप्रकारा, he found from experience, that it was a difficult thing for ordinary people to follow. Hence in order to benefit them, he wrote out this न्यायमाला, wherein he has suscintly explained all the अधिकरणड and सूत्रs of Badarayaṇa.

The other work was written by one निर्भेयराममङ a Nagar Brahmin and a pupil of लाल्साङ. He was the मुख्यप्रचारक in the temple of S'rī Dwarakanathajı at Kankroli, during the time of S'rī Vrijabhushaṇaji, ın Samvat 1835. He has summarised the purport of all the अधिकरणs according to Anu Bhashya in a simple manner. Both the treatises are already published.

In addition to this there is one Anu Bhashya Tattva in S'rī Mathureshaji's library at Kotah. This work has somehow remained unknown in the Sampradaya. One वहमदेन has written नेदान्तकोमुदी to explain sutras of Badarayana according to Anu Bhashya. One S'rī Vrajanathaji son of S'rī Raghunathaji and pupil of बहमजी belonging to चन्द्रमाजी's house has written the meaning of अधिकरण in Karikas. Some Karikas on Anu Bhāshya were composed by S'rī Devakinandanaji, the grandson of विद्वराग्यदीक्षित.

Thus the descendants of the seven sons of S'rī Vitthalanatha Dīkshita have devoted their attention to the Anu Bhashya. S'rī Mathuranatha and S'rī Muralidharaji were the descendants of S'rī Giridharaji, the first son of S'rī Vitthales'a. In the second son Govindaraya's line, we have S'rī Harirayaji and

we have S'rī Krishnachandraji, and his worthy disciple S'rī Purushottamaji, the author of the भाष्यप्रवाश. The fourth son S'rī Gokulanathaji's line became extinct soon after him, and we have not got materials to learn how Anu Bhashya was understood by him. In the fifth son S'rī Raghunathaji's line, we have S'rī Devakinandanaji तस्वरीपिकाकार S'rī Vallabhaji, while S'rī Giridharaji of Benares was a representative of the sixth son S'rī Yadunathaji. The seventh son S'rī Ghanshyamaji had one representative Chacha S'rī Gopes'aji. He has not written on Anu Bhashya, so for as we know, but we can learn his views from his commentaries on the 1st and 2nd रुक्च of the Subodhini. Thus from the time of S'rī Purushottamaji down to the time of Pandit Gattoolalaji, who also made an attempt to expound Anu Bhashya, and S'rī Jivanaji of Bada Mandira at Bombay, who is said to have written a कृति on Anu Bhashya, the सांप्रविकार have devoted their attention to the Anu Bhashya.

In conclusion we ought not to omit reference to one work which passes in the name of প্ৰান্তাহৰ of S'rī Vallabhacharya. Some pages of the জিলাম্বিক্ষে and first Pada of the third Adhyaya and 11 Sūtras of the second Pada have been seen by us. The portion from the third Adhyaya has been published by us in the monthly Pushti-Bhakti-Sudha From the style, this seems to be a clumsy attempt of a writer of recent times. All copies seen by us are new. The style is such as leaves little doubt in our minds, as to the spurious nature of this production.

Having thus surveyed the manuscript-literature on the Anu Bhashya, we shall see how Anu Bhashya was attended to, after printing was introduced into India. The credit of having published अपुमान्य for the first time, is due to the Asiatic Society of Bengal, who got Pandit Hemchandra Vidyaratna to edit the same in Bibliotheca Indica Series. This text was based on there manuscripts. As a first attempt it was welcome, but its text is unreliable in good many places. Pandit Hemchandra's describing the अपुमान्य as देतादेतपर व्याख्याने has done great injustice to S'rī Vallabhacharya. The systeem of S'rī Vallabhacharya was and is always known as the युद्धादेत It is difficult for us to understand how this fact escaped the notice of the learned editor. However with all its short-comings, we must acknowledge our obligations to the learned editor, because it was through his efforts that Anu Bhashya of S'rī Vallabhacharya became available in print to the public, for the first time as early as 1897 A. D.

After this Pandit (अभेषाज्यह edited Anu Bhashya with भाष्यक्रका of S'ri Purushottamaji for the Benares Sanskrit Series. The Benares edition was a creditable attempt of the late Pandit Ratna Gopala. It was this edition which paved the way for people like ourselves, for the study of the Anu Bhashya. But the Benares printing left much to be desired. It did not do justice either to Anu Bhashya or Bhashyaprakas'a. One always found it difficult to follow the Bhashya-Prakasha without proper paragraphs and punctuation. There were also many typographical mistakes.

Mr. Magnalal S'astri M. A. of the Deccan College at Poona has published recently the आचारे's portion of Anu Bhashya with the commentary प्रदीप of Itchharama Bhattaji. The प्रदीप is a great help in understanding the literal text of the Anu Bhashya. In the Bombay Sanskrit Series is published Anu Bhashya under the editorship of S'astri S'ridhar Pathak of Poona 1921 A. D. This edition claims to be a critical one, but a comparison of its text with that of the Benares edition would show that the claim cannot be maintained. In good many places the text is incorrect and unreliable. Even instances are there where सूत्रs are not correctly printed. Generally we should have expected the Bombay Sanskrit Series to maintain a high standard, and we are disappointed to see that it is not maintained in this edition, in spite of the materials available to the learned S'astri. The present attempt to publish the Anu Bhashya with Bhashya-Prakash together with the rare commentary रिम is undertaken under the following circumstances. In spite of four or five editions of Anu Bhashya, we felt that the text of Anu Bhashya had not been done justice, which was due to it. We have been fortunate to secure the original copy of the भाष्यप्रकाश of S'rī Purushottamaji in his own hand, and comparing the same with the Benares edition, we felt that the literary acumen displayed in the original, was lost in the printed text. S'rī Purushottamaji was a great master. His critical faculty was unparalleled. His love of accuracy was so great, that the quotations made by him, from the works of other writers, when compared with the printed texts of those works, were invariably found by us, to be at an advantage in point of accuracy. From his manuscript we find him putting a point, where we ise a coma, for a full stop he makes one stroke, and for a complete idea he puts two perpendicular strokes. When he wants to begin a fresh paragraph he puts two perpendicular strokes, and leaving a space of half an inch, he puts another two strokes, and then begins a fresh paragraph. Important words are coloured with red S'rī Purushottamaji has revised this manuscript at least three to four Where he thought that an addition was necessary, he would affix a fine slip and rewrite over it. Where the angle mark was above the line, we had to look for the addition on the top of the page on the margin, counting the number of lines mentioned at the end of the addition. Where the angle was below the line, we had similarly to look for the addition at the bottom of the page.

S'rī Purushottamaji was a great authority in the Sampradaya, and the copies of the সাধ্যমান becam current at once in the Sampradaya. The result was that some of the copies which were made before the revision by S'rī Purushottamaji, did not contain the same. Even our original copy misses the latest revision, because after it was copied fair, it seems the learned author once more revised the same. Yogi Gopeswarji had before him the original referred to above. It would seem, he had not before him the copy of Bhashya Prakās'a containing the last revision, because we have invariably found the latest addition not commented upon in দেখা, even in those places where an explanation would seem extremely necessary. Such a copy of the সাম্বাহান has also been fortunately available to us. S'rī Purushottamaji has studied all the then existing systems of Vedanta in a critical method. criticision against other systems are very fair, and a student of Anu Bhashya

who wanted to study the Anu Bhashya in a comparative method, this was the only commentary that was available in the संप्रदाय. But S'rī Purushottamaji's style is rather difficult. The literal text of the Anu Bhashya in good many places was not cleared up so as to help the beginners. This want has been amply fulfilled by Yogi S'iī Gopes'waraji in his रहिम. रहिम explains both the Prakas'a and the Anu Bhashya. The Prakas'a is referred to by him in his commentary by the words 'प्रकृते', while Anu Bhashya is referred to by the word 'नान्ये'. This रहिस was completed by S'rī Gopes'waraji in Samvat 1897. We had heard of it a dozen years back, but upto 1917 we had not been fortunate to see the copy of the Though we visited and searched the libraries of Kotah, Kankroli, Nathadwar, and other places, we were unable to trace a complete copy of this commentary. It seems except the original which is in our possession, there is no complete copy of this manuscript available anywhere. Through a lucky coincidence the first instalment of this manuscript, came to our hands in 1917. Since then through a series of meidents, almost the whole manuscript of रिश्न in the author's own hand, has been available to us But there was one difficulty in this manuscript. In many places at a most illegable, and the decaphering of the manuscript has taxed our patience to the utmost. With all the care that has been bestowed on it, it is possible that something may have escaped our vigilence. Whatever that may be, we believe that Anu Bhashya as explained and enlarged in the भाष्यप्रकाश and रिंग would be the best guide to the right understanding of the Anu Bhashya of S'rī Vallabhacharya.

We would have liked to commence the printing from the very beginning, but we could not do so as in the original manuscript of रविम pages 3 to 21 are missing. We have got another copy of the same, but it is hopelessly incorrect. For this purpose we went to Nathadwar, and II. H. the Tilakayıta S'ıī Govardhanalalji was kind enough to lend us the manuscript copy of जिज्ञासचित्रण of रविम. But on comparison of this copy with the one in our possession, it appears to be a first draft of रविम. Goswami S'rī Gopes'waraji Maharaja, the present occupant of the seat of S'rī Vitthles'aji's Mandıra, did not come to Nathadwar, as usualy he used to do, during the last Annakoota festival. If he had come, it was possible to take search, if there was a manuscript of his portion of रविम in his temple collection, because it was in this temple that Yogi Gopes'waraji carried on his labours about a hundred years ago. In these circumstances in order to avoid delay, we decided to commence the printing from the third Adhyaya.

The first Pada of the third Adhyaya elaborates the process of the five आहुतिs of अदा, सोम, वर्ष, अस and रेतः through which Devas secure a body which is fit for the attainment of the knowledge of Brahman in case of a निष्काम अधिकारी. All the Achāryas have attributed वैराज्य as the chief object of this Pada, but S'rī Vallabhacharya differs from them all, and shows that वैराज्य may be a subsidiary object, but the main purport of Badarayana in these Sūtras is to show the process of five आहुतिs offered in five fires viz युक्तिक, प्रज्ञेन, प्रज्ञी, प्रज्ञ and योषा through which the body fit for the attainment of बहाजान is developed by the presiding deities in case of a निष्काम अधिकारी.

We have refrained from entering into further details of the अधिकरणड and सूत्रs, for they have been very beautifully summarised by S'rī Purushottamaji himself in his वेदान्ताधिकरणमाला published by us some time ago, and whatever remains to be said, we propose to say, when the whole work is completed, in an exhaustive introduction.

The text of Anu Bhashya is based on the following manuscripts.

- (a) Manuscript belonging to S'rī Damodaraji grandson of S'rī Vitthales'wara. This manuscript is a very reliable one and at the same time it is well written and well preserved.
- (b) Another manuscript equally old and accurate.

Both these Manuscripts were kindly lent to us by H. H. the Tilakayita Maharaja of S'rī Nathadwar. S'āstri Nandakıs'ora took them out for us.

- (c) A manuscript very old and accurate, but in some places, mutilated.
- (d) A. manuscript old and fairly accurate.
- (e) A manuscript well written old and fairly accurate. These three manuscripts C. D. E. were received from the collection of Pandit Gattoolalaji in Bombay.
- (f) (g) (h) Three manuscripts about 100 years old and fairly accurate. These three were received from H. H. Goswami S'rī Gokulanathaji Maharaja of Bombay.
- (j) A manuscript received from the collection of S'rī Gokuladhis'aji's temple of Bombay through the kindness of H. H. Goswami S'rī Maganlalji Maharaja. This manuscript was taken out for us by S'astri Chimanlal.
- (k) A manuscript received from H. H. Goswamı S'rī Ranchodlalji Maharaja of Porbander. This mss. was brought to us by S'āstri Harikrishna.
- (l) A mss. received from the collection of H. H. Goswami S'rī Vallabhalalji Maharaja of Kamwan. This mss. is dated 1787 Samvat and though not very accurate belongs to a rather different recension.
- (m) A mss. received from H. H. Goswami S'rī Muralidharaji Maharaja of Benares from the Gopala Mandira collection. This was brought to us by S'āstri Harıs'ankar Aunkarji.
- (n) The edition printed in Bib. Ind. Series. Calcutta.
- (o) The edition of the Benares Sanskrit Series edited by Pandit Ratna Gopala Bhatta.
- (p) The edition of Prof. Maganlal S'astri M. A. published in Vaishnava Parishad Series.
- (q) The edition published in the Bombay Sanskrit Series.

In additin to these, in cases of doubt, we have consulted S'rī Krishņa-chandraji's भावप्रकाशिकाद्यति and वेदान्ताधिकरणमाला, the former written in the hand of S'rī Purushottamaji himself.

The text of the Bhashya Prakas'a is based on the original copy written by the author in his own hand. For the portions which are added by the author subsequently to this copy in his fair draft, and which are not incorporated in this manuscript, we have based the text of those additions on three copies. At one time we thought of bracketing this last addition, but on a further consideration, we thought that as the author himself wanted to incorporate the same, it would not be fit to mark out the same.

- (a) A mss. dated 1787 Samvat received from his H. H. Goswami S'rī Vallabhalalji Maharaja of Kamwan.
- (b) A mss. received from H. H. Goswami S'ıī Ranchhodlalyı Maharaja of Porbander.
- (c) (d) Two mss. received from Pundit Gattoolalaji's collection of Bombay.
- (e) The edition in the Benares Sanskrit Series.

The text of the रहिम is based on the original copy in our possession as stated above.

#### श्रीकृष्णार्पणमस्तु ।

Bombay, 5-2-26.

M. T. Telivala.

#### श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवहःभाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

## श्रीमद्रह्मसूत्राणुभाष्यम् ।

## भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृहितम्।

## अथ तृतीयोऽध्यायः।

<del>~%%®;⊗</del>~

प्रथमः पादः।

तद्न्तरप्रतिपत्तौ रंहति सम्परिष्वक्तः प्रश्ननिरूपणाभ्याम् ॥ १ ॥ (३-१-१) सर्वोपनिषदां सिद्धो ह्यविरोधे समन्वयः। कथं बोधकता तासां स तृतीये विचार्यते ॥ १ ॥

भाष्यप्रकाशः।

श्रीहरिर्जयति । श्रीगोपीजनवस्त्रभाय नमः । तदन्तरप्रतिपत्तौ रंहति सम्परिष्वक्तः प्रश्नानिरूपणाभ्याम् ॥ १ ॥ अथ तृतीयाध्यायं व्याचिष्यासवः सङ्गति वक्तं पूर्वाध्यायार्थं स्नारयन्तः प्रकृताध्यायार्थमाहुः सर्वेत्यादि । 'तं त्वौपनिपद'मित्यादिश्चतेर्वक्ष-ण्युपनिपद एव मुख्यं प्रमाणमिति प्रथमाध्याये सर्वोपनिपदां ब्रह्मणि सम्यगन्वय आपाततः प्रतीतार्थनिराकरणेन तदेकतानतारूपो यः प्रतिपादितः, स द्वितीयाध्याये विरुद्धस्मृतीनां निराकरणेन श्वतिवाक्यानां चेतरेतरिवरोधनिरासेन चिन्तिते अविरोधे, सिद्धः, मुख्यतया उपनिषद एव ब्रह्मवोधिकाः, नेतरिदत्येवं दृढो जातः । अतः परं तृतीयाध्याये तास्ताम्रपनिषदां बोधकता निर्विचिकित्सशाब्दज्ञानेन ब्रह्मप्रमितिजनकता कथं केन प्रकारेणत्याकाङ्कोदेति । ऋषिभिः स्वस्वबुद्ध्योपनिषदर्थस्य नानाप्रकारेण विचारितत्वात् । अतस्तिवृत्त्यर्थं स तासां बोधकताप्रकारस्तृतीयेध्याये निरूप्यत इत्यर्थः । तथाच द्वितीयस्य प्रथमार्थशोधकत्वाद्यथो-रिक्षः।

श्रीकृष्णाय नमः । श्रीगोपीजनवृष्टभाय नमः । तद्नतरप्रतिपत्तौ रहित सम्परिष्वक्तः प्रश्नानिरूपणाभ्याम् ॥ १॥ 'आत्मा वा अर'इत्यत्र निर्द्ध्यासनमत्र समाधिरूपम् । भक्तिमार्गीयत्वाङ्गाष्यस्य । समाधिदृष्टान्तदृष्टान्तितमानसीसेवायाः साधनेषु मुख्यत्वात् । सङ्गितिमिति । वक्ष्यतेऽग्रे । उपोद्धातादिरूपा ताम् । तित्रवृत्तीति । आकाङ्कानिवृत्त्यर्थम् । वोधकतेति । विद्यानिष्ठैकत्वप्रकारेण बहुत्वप्रकारेण वेति कथंशब्देनोक्ते बहुत्वप्रकारेणेति फिल्प्यिति । 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूपमि'तिश्चतेस्तद्विषयिणीनां बहुत्वौचित्यात् । कारिकायां 'स समन्वय' इति वक्तं शक्यते, तथापि प्रथमेऽध्यायेऽतिव्याप्तिरत एवमुक्तम् । विद्याप्रतिपादकानां विशेषसमन्वय इति चेदस्तु । निरूप्यत इति । विचारोऽत्र परपक्षनिराकरणपूर्वकस्वपक्षस्थापनम् , निरूपणस्थोक्तरूपत्वात् । सामान्यप्रकारकिजिज्ञासायाः सर्वोपनिषद्प्रतिपाद्यत्वप्रकारकिजिज्ञासायाः विशेषप्रकारकिजिज्ञासायाः विद्याविन्ष्यतेन सर्वोपनिषद्प्रतिपाद्यत्वप्रकारकिजज्ञासायाः विद्याविन्ष्यते । प्रश्नते । प्रश्नते । प्रश्नते । प्रश्नते । स्रामन्वप्रतिपाद्यत्वप्रकारकिजज्ञासायाः विद्याविन इत्यर्थः । प्रथमिति । प्रश्नते । स्रामन्ति । स्रामन्वप्रतिपाद्यत्वप्रकारकिजज्ञासायाः विद्याविन इत्यर्थः । प्रथमिति । प्रश्नते । स्रामन्वप्रतिपाद्यत्वप्रकारकिजज्ञासायाः विद्याविन इत्यर्थः । प्रथमिति । स्रामन्ति । स्रामन्वप्रकारकित्वप्रकारकिति । स्रामन्वप्रतिपाद्यत्वप्रकारकिति । स्रामन्वप्रकारकिति । स्रामन्वप्रतिपाद्यव्यप्रकारकिति । स्रामन्वप्रकारकिति । स्रामन्वप्रकारकारकिति । स्राम

## एकं वाक्यं प्रकरणं शाखाः सर्वाः सहैव वा। एकां विद्यामनेकां वा जनयन्तीति चिन्त्यते॥ २॥

#### भाष्यप्रकाशः।

पोद्वातत्वम्, तद्वत् तृतीयस्य प्रथमविषयभृतोपनिषन्निष्ठबोधकताप्रकारशोधकतया तच्छेषत्वात् तथात्वं सङ्गतिः । द्वितीयतृतीययोस्तूपजीव्योपजीवकभाव एव सङ्गतिरिति वोधितम् ।

नन्वयं साधनाध्यायत्वेन प्रसिद्ध इति साधनविचारोत्रार्थत्वेन युक्तः, न तु बोधकताप्रकारतिचार इति शङ्कायां खोक्ते गमकमाहुः एकमित्यादि । गुरुमुखादुपनिपद्धिः श्रुतं ब्रह्माध्यायद्वयोक्तरीत्या मत्वा निदिध्यासितव्यम् । तदुपायभूताश्चोपामनाः सर्वशाखासु क्रचिद्वाक्येन
प्रकरणेन वा बोध्यन्त इत्येकं वाक्यं प्रकरणं तत्यकारवोधनेन विद्यां जनयिति । तां विद्यां
ताद्यवाक्यादिमत्यः सर्याः शाखाः सह्व सम्भूयवंकां विद्यां जनयन्ति, असम्भूय पार्थक्येनानेकां वा
जनयन्तीति सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणे चिन्त्यते । पादे च यथाधिकारमेकामनेकां वा जनयन्तीति
फलति। अतो यदि बोधकताप्रकारो न विचार्यः स्थात्, तदोपासनामात्रं चिन्तयेत्, न तु विद्येकत्वानेकत्वम्, प्रयोजनाभावात्। अतस्तचिन्तनाद् बोधकताप्रकारिवचार एवार्थ इति ज्ञायत इत्यर्थः।

#### रहिमः।

निष्ठमिन्निनित्तोपादानत्वं प्रथमार्थम्तं प्रकृतिपर एवादिगतकारणत्विनरासेन शोधयित स प्रथमार्थशोधक-स्तत्त्वात् । उपोद्धानत्विमित । 'चिन्तां प्रकृतिसद्ध्यर्थामुपोद्धातं विदुर्बुधाः'। प्रथमेति । प्रथमविषयीभूता योपनिषत् तिन्नष्ठो यो वोधकताप्रकारोऽभिन्निनित्तोपादानताप्रकारः तन ज्ञान विद्यति तं शोधयिति, अभिन्निनित्तोपादानत्वेनकेन विद्यानेकानन्दमयत्वादिप्रकारेर्वा ज्ञानं विद्यति विमर्शेऽनेकानन्दमयत्वादिप्रकारेर्रित्येवं शोधयित यो बोधकताप्रकारः समन्वयविषयविषयकविद्यति वोधकताविशेषप्रकारः स तथा, तस्य मावस्तता, तयेत्यर्थः । तथात्विमिति । शेपशेषिभावः । समन्वयः प्रथमार्थः शेषी । विद्याविषयत्वेन समन्वय इति शेषः । सामान्यविशेषभावः सङ्गतिरिति यावत् । प्रसङ्गेऽन्तर्भ्ता । उपजीव्येति । कारणं विषयविधया निराकृतिवरोधं विद्यायां न त्विनराकृतिवरोधम् । 'योऽन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते । किं तेन न कृतं पापं चौरेणात्मापहारिणे'ति श्रुत्युक्तदोपापत्तेः । उपजीवकं कार्यं विद्या तृतीयाध्यायार्थः । एवकारेण शेपशेषिभावसङ्गतिव्यवच्छेदः । बोधिनमिति । कारिकया बोधितम् ।

'आत्मा वा अर'इति श्रुतावार्थकमेण 'द्रष्टव्य' इति पश्चादन्वयीत्याश्येनाहुः गुर्वित्यादि श्रुतमित्यन्तम् । श्रोतव्य इत्यस्येदम् । निद्गिति । समाधिर्निदिध्यासनं मानसी सेवा । तदुपायेति । मानसीसेवारूपभक्तेरुपायभूताश्चित्तशुद्धिद्वारा । यद्यपि मानसीसाधनं तनुवित्तजे, अन्यानि श्रेयांसि च, तथापि जैमिनिमतोपन्यासात्कर्मणा चित्तशुद्धौ भक्तिरुपासनया चित्तशुद्धेर्माष्ये साधारणत्वादुपासनाः साधनत्वेनोक्ताः । अनुगमाच । वाक्येनेति । 'आत्मेत्येवोपासीते'त्यादिना । प्रकरणेनेति । यथा चिन्तयेदिति । तृतीयचरणे सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणे चिन्तयेत् । एवेति । अध्यायार्थत्वेन साधनविचारव्यवच्छेदक एवकारः । फठाष्याये 'साधनैर्वद्यविद्यदी'त्यत्रोपासनामिरित्यर्थः साधनैरित्यस्य ।

### ससाधने हि पुरुषे जन्मना कर्मणा शुचौ। केवले वा यथा योगे प्रथमं तद् विचार्यते॥ ३॥ विचारपूर्वकं तस्य ब्रह्मभावाप्तियोग्यता।

भाष्यप्रकाराः

ननु यद्यपनिषन्निष्ठवोधकताप्रकारचिन्तनमेतद्ध्यायार्थः, तदा संसारगतिप्रभेदसन्ध्यसृष्ट्यादि-बोधकानामधिकरणानां कथं सङ्गतिरित्याकाङ्कायां पादानामशीस्त्रिभिराहुः सस्ताधन इत्यादि । 'ब्रह्मविदामोति पर'मिति परप्राप्तिसाधनतया यज्ज्ञानमुक्तम्, तदपरोक्षमेव विवक्षितम्। 'तसिन् दृष्टे परावरे' 'आत्मन्येवात्मानं पश्येत' 'सर्व हि पश्यः पश्यती'त्यादिषु दृशेः प्रयोगात । तच न शब्दअवणमात्रादिति मननादिविधिभिरवसीयते । यत्र पुनः शब्दअवणमात्रात्, तत्रापि शुद्धिरवश्यमस्तीति फलवलादेव ज्ञायते । ततः पूर्व शुद्धिर्भृग्या । हि अतो हेतोः जन्मना कर्मणा शुचौ विचाररूपसाधनसहिते पुरुषे विद्यां जनयन्ति, वा अथवा, केवले जन्मकर्मावदातत्वाभावेपि वरणमात्नविषये । तत्र दृष्टान्तः यथा योगे । अतो 'निर्विषयं नित्यं मनः कार्य मुम्रक्षणे'ति-श्रुतेर्जनमादिशुद्धिराहित्येपि केवले वरणविषये मनःशोधनपरे च पुरुषे जनयन्ति । 'यदि शैलसमं पापं विस्तीर्ण योजनान् बहुन् , भिद्यते ज्ञानयोगेने'ति योगबोधकध्यानबिन्दुश्रुते'र्योगेनैव दहेदंही नान्यत् तत्र कदाचने'ति श्रीभागवतवाक्येन तत्र साधनान्तरानपेक्षणात् । एवं वरणेपि, 'पापकर्षण' इति । 'अपूतः पूतो भवति मां स्मृत्वे'ति तापनीयश्चतेः । 'कोटिजन्मार्जिते पापे कृषिः क्वेहरो च वर्तते । भक्तानां णश्च निर्वाणे तेन कृष्णः प्रकीर्तित'इति ब्रह्मवैवर्तवाक्याच भक्तानां पापनिवृत्तेः शुद्धेश्व भगवतैव सम्भवात्। एवं त्रिविधेष्वधिकारिषु भगविद्च्छया सम्भवत्सु मुख्यमध्यमयोर्वरणयोगाभ्यामेव सिद्धिरिति तन्न विचार्यते, किन्तु प्रथमं प्रथमे पादे, तत् जघन्याधिकारिणां श्चित्वं विचार्यते । तादृशेषु द्ययैव व्यासचरणानामेतदुद्यमात् । तथाचोपो-द्धातः सहकारिसम्पत्तिरूपस्तद्र्थः । ततो द्वितीये पादे जीवावस्थादिविचारपूर्वकं तस्य जीवस्थ ब्रह्मभावप्राप्तियोग्यता स्वरूपतो योग्यत्वम् । ततस्तद्विचारेण अधिकारे मुक्त्यधिकारे जीवस्य सिद्धे

न शब्दश्रवणेति । 'वेदान्तिविज्ञानसुनिश्चितार्था' इति श्रुत्युक्तात् । तव्यस्य विधौ विधानादाहुः मननेति । ननु भक्तौ 'श्रेयोभिविविधैश्चान्यैः कृष्णे भक्तिर्हि साध्यत' इति वाक्यादेदान्तवाक्ये मननादिविधिनिवेशे किं बीजमित्यत आहुः यन्नेति । यथा परीक्षितः । 'पिवन्तं त्वन्मुखाम्भोजच्युतं हरिकथामृत'मितिवाक्यात् । फलं मोक्षः । एवकारस्तद्वाचक-शब्दव्यवच्छेदकः । वेदान्तिविज्ञानश्रुतौ तद्वाचकः शब्दोस्ति । तत इति । श्रुतेः फलवलाच । वरणेति । वरणं स्वीयत्वेनाङ्गीकारः, न भक्तिः । वरणजसर्वात्मभावेति वश्यमाणत्वात् । वरणं सर्वत्र कारणम्, अतो न प्रदानवत्स्त्रविरोधः । 'नायमात्मे'त्यादिश्रुती अत्र द्रष्टव्ये । वरणं पुष्टिरिति । 'पोषणं तदनुग्रह' इति वाक्यात् । इदं भक्तिहेतुग्रन्थे स्पष्टम् । भक्तिहेतुग्रन्थे पुष्टिमर्यादयोरेवानुग्रह-साध्यत्वम्, न सर्वात्मभावस्येति चेत् । न । सर्वात्मभावदानस्याकस्मिकत्वापत्तेः । ज्ञानेति । ध्यानयोगेनेन्यपि पाटः । दार्ष्टीन्तिके योजयन्ति स्म एवं वरण इति । पापेति । सप्तम्यन्तम् । वरणे पापकर्षणत्वं जीवधर्मे वरणे, ब्रह्मधर्मः पापकर्षणं स्वाश्चिताश्चित्तत्वसम्बन्धेन । स्वं जीवः इत्याश्चेनाहुः अपूत इत्यादि । भगवतैवेति । एककारेण साधनान्तत्व्यवच्छेदः । क्रिविधेति । जन्मकर्मभयां शुचौ विचाररूपसाधन-सिहिते । जन्मकर्मावदातत्वाभावेपि वरणमात्रविषये । द्ययैवेति । गुरुत्वात्कृपाछत्वम् । 'कृपाछरकृत्तद्रोह' इति वाक्यात् । एवकारस्तु कृपाछत्वधर्मविरोधिधर्मव्यवच्छेदकः । सहेति । शुचित्वरूपसहका-

अधिकारं ततः सिद्धे विषयावधृतिस्ततः ॥ ४॥ अन्तरङ्गविचारंण गुणानासुपसंहृतिः । बहिरङ्गविचारंण कर्मणामिति सा द्विधा ॥ ५॥

तस्माद्धिकारिणो जन्मनिर्धारः । तद्नु तस्य ब्रह्मभावयोग्यता । ततो गुणोपसंहारः । ततोङ्गविचार इति ।

#### भाष्यप्रकाशः।

विषयावधृतिः । विषयस्य ब्रह्मस्वरूपस्य याद्यं ब्रह्मस्वरूपं तस्य अवधृतिर्निश्चयो विचार्यते । ततस्त्रतीये पादे अन्तरङ्गविचारेण म्रक्ष्मदेहनिष्ठतया म्रक्तिपर्यन्तमज्ञवर्तमानत्वेन 'तं यथायथोपासते तथा भवती'नि 'यथा कृतरस्मिन लोके पुरुषो भवति, तथेतः प्रेत्य भवती'ति श्रुतेरवश्यफलसाधकतया चान्तरङ्गं यत साधनं कर्मज्ञानभक्तिमार्गीयमुपासनं तिहचारेण, गुणानां तत्तद्वपासनोपयुक्तानां भगवद्गणानासुपर्गहानिः तत्ति द्योपामने तत्तियमनम्। एतादशे उपासने एतादशा गुणा एवं चिन्तनीया इति । ततस्तुरीये पादे बहिरङ्गविचारेण स्थूलदेहनिष्टतया इतरमाधारणतया च बहिरङ्गाणि यानि साधनानि आश्रमादिरूपाणि तद्विचारेण कर्मणां पूर्वोत्तरकाण्डोक्तानां यज्ञतपःश्रमदमादि-श्रवणादिभगवद्धर्मप्रभृतीनाम्रपसंहतिः । नित्यान्येव कार्याणि, तान्यपि 'ब्रह्मण्याधाय' 'सङ्गं त्यक्त्वा' कार्याणीत्येवं नियमनम्। इति एवंप्रकारेण सा उपसंहतिर्द्धिधा, विचार्यत इति क्रिया-पदमत्रापि सम्बध्यते। तथाच जवन्याधिकारिणां पूर्वपादोक्तरीत्या खरूपयोग्यतायाः सहकारियोग्य-तायाश्च पूर्व मिद्धौ द्वितीयपादोक्तरीत्या विषयावधारण यथाधिकारं तत्तद्वणकतत्तत्त्वरूपोपामनायां यज्ञादिसाहित्येन कियमाणायां तत्तद्वणकं ब्रह्मस्वरूपं वोधयन्ति । उत्तममध्यमयोस्तु द्वितीयपादोक्त-ब्रह्मभावाप्तियोग्यतायाः मन्वात् पूर्वपादोक्तयोग्यताचिरहेपि यथाधिकारं वरणयोगयोः सहकारेणा-वशृतब्रह्मसम्बर्भपयोत्नदुचितगुणकस्वरूपोपासनायां तदुचितवहिरङ्गमाधनसाहित्येन तत्तन्मार्गरीत्या कियमाणायां यथाधिकारं बहिर्बान्तर्वा तद्गणकं ब्रह्मस्वरूपं वोधयन्तीति ब्रकारविशेषवोधनेनो-पोद्धातः स सङ्गतिरित्यर्थः ।

एवं पादानामथीनुक्ता प्रकारान्तरार्थशङ्कानिरायाय निगमयन्ति तस्मादित्यादि । यसादेवं साधनयम्पत्तावुपनिपदां विद्याजनकता, अन्यथा सन्सम्प्रदायेपि परोक्षज्ञानजनकतेव, तसाद्धेतो-रिधकारिणो जन्मनिर्धारः प्रथमार्थः, न तु वराग्यार्थ संसारगितप्रदर्शनमात्रम् । एवं द्वितीयेप्यव-स्थाप्रदर्शनं ब्रह्मभावयोग्यत्वार्थम्, न तु वराग्यमात्रार्थम् । गुणाद्यपसंहारप्रभृति तूपासनादिद्वारा विद्यार्थ स्फुटमेवेति उपनिपदां वोधकताप्रकारियचार एव तृतीयाध्याय प्रतिपाद्यते, अतो न तेपामयङ्गनिरित्यर्थः । एवध्य पादेषु प्रथमार्थस्य सर्वाग्रिमोपजीव्यत्वम् । द्वितीयार्थस्य तद्गिनमोपजीव्यत्वम् । तृतीयतुरीययोस्त्वककार्यत्वनिति विरोपः सिध्यति ।

#### रिदमः।

रिसंपत्तिरूपः प्रथमपादार्थः । निगमयन्तीति । तस्मात्पर्वतो विह्नमानितिविद्यगमयन्तीत्यर्थः । एविति । विदान्तिविद्याने 'त्यादिश्चतरेवकारः । अन्यमतं निराकुर्वन्ति स्म न न्धिति । व्रह्मभावेति । 'आश्रमादाश्रमं गच्छेन्नान्यथा मत्परश्चरेदि 'तिवावयात् । वैराग्येति । 'ऋणानि त्रीण्यपाकृत्य मनो मोक्षे निवेशये 'दितिवाक्यार्द्यराग्यार्थमवस्थाः । स्फुटमेवेति । एवकारोऽस्फुटव्यवच्छेदकः । एकेति । एकस्य दितीयपादार्थस्य । कारणस्य कार्यत्वं यथा गुणोपसंहारे तथाङ्गविचारेपीति । अङ्गस्य पुरुषार्थाङ्गस्य सर्वा-

तत्र प्रथमे पादे जीवस्य ब्रह्मज्ञानौपयिकं जन्म विचार्यते। तत्र पूर्वजन्मिन निष्कामयज्ञकर्तुर्ज्ञानरहितस्य मरणे ज्ञानाभावेन यज्ञाभिव्यक्तयभावाद् भूतसं-स्कारक एव यज्ञो जात इति, निष्कामत्वाच तद्धिकारिदेवाधीनान्येव भूतानीति,

#### भाष्यप्रकाशः।

एवं सर्व निगमयित्वा प्रथमपादं व्याख्यातुं तदर्थमनुवदन्ति तन्नेत्यादि । तेष्वर्थेषु जीवस्य त्रम्ञानापयिकं जन्म विचार्यते । गीतायां 'अग्निज्योंतिरहः ग्रुद्धः पण्मासा उत्तरायणम् । तत्र प्रयाता गच्छन्ति त्रम्ञ त्रम्ञावदो जना' इति भगवता त्रम्ञविद एवाचिरादिमार्गेण त्रम्ञगतेरुक्तत्वात् तद्गुसारेण च्युत्पाद्यत इत्यर्थः । तच्च छान्दोग्ये पञ्चाग्निवद्यायां सिद्धमिति प्रथमं तत्तात्पर्यमाहुः तन्न पूर्वेत्यादि । सा च सप्तमे प्रपाठके गौतमप्रवाहणसंवादे 'यथा पञ्चम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्ती'ति प्रश्नप्रतिवचनभूतेः 'असौ वा व लोको गौतमाग्नि'रित्यादिभिरुक्ता। 'असौ वा व लोको गौतमाग्निस्तस्यादित्य एव समिद्रक्रमयो धूमोऽहरचिश्चन्द्रमा अङ्गारा नक्षत्राणि विस्फुलिङ्गास्तसिन्नेतसिन्नम्नो देवाः श्रद्धां ज्रह्वति तस्या आहुतेः सोमो राजा सम्भवती'ति । द्वितीये वाक्ये पर्जन्यवाय्व-प्रमिद्वानिहादनयो विस्फुलिङ्गान्ताः, सोमो राजा होम्यम्, वर्ष फलम् । तृतीये पृथिवीसंवत्सरा-काग्नरात्रिदिगवान्तरदियो विस्फुलिङ्गान्ताः, वर्ष होम्यम्, अन्नं फलम् । पञ्चमे योपोपस्थापमञ्चणयोनितदन्तः कृत्यभिनन्दाः विस्फुलिङ्गान्ताः, रेतो होम्यम् , रेतः फलम् । पञ्चमे योपोपस्थापमञ्चणयोनितदन्तः कृत्यभिनन्दाः विस्फुलिङ्गान्ताः, रेतो होम्यम् , गर्भः फलम् । तद्ये 'इति तु पञ्चम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्तीति स उल्वान्नतो गर्भो द्य वा नव वा मासानन्तः ययित्वा यावद्वाथ जायते, स जातो यावदायुषं जीवति, तं प्रेतं दिप्टमितोऽग्नय एव हरन्ति, यत एवेतो यतः सम्भूतो भवती'त्वन्तम् ।

अर्थस्त, हे गौतम, असौ वा व छुलोक एव अग्निः, यथेहाग्निहोत्राधिकरणमाह-वनीयः । तसाग्ने छुलोका ख्यस्य आदित्य एव समित् । तेन हीद्धो छुलोको दीप्यते, अतः समिन्ध-नात् समित् । रक्षयो धूमस्तदुत्थितत्वात् । सिभद्धे अग्नौ हि धूम उत्तिष्ठति । अहर्ग्निः । प्रकाश-सामान्यादादित्यकार्यत्वाच । चन्द्रमा अङ्गाराः । अहःप्रश्नमेऽभिन्यक्तः । अर्चिपः प्रश्नमे छङ्गारा अभिन्यज्यन्त इति । नक्षत्राणि विस्फुलिङ्गाः विप्रकीर्णत्वसायान्याचन्द्रमसोऽवयवा इव । तसिन्ने-तसिन् यथोक्तलक्षणेऽग्नौ देवा लोकपालाः कर्मसचिवाः श्रद्धां जुह्नति । 'श्रद्धा वा आप' इति श्रुत्यन्तरात् 'आपः पुरुपवचसो भवन्ती'ति प्रश्नवाक्याद्ये तथेव निगमनाच श्रद्धाशब्देनाप रिक्षमः।

समावादेविचारः । जन्मेति । सर्वेषु साधनेषु सन्दिग्धं जन्मेत्यर्थः । तेन बाह्यदेद्दिवचारं त्यक्त्वाऽपां पुरुषवचस्त्वविचारं उपपत्तिरुक्ता। त्रिद्धित । जन्म । प्रथमिति । सन्दिग्धत्वादिति भावः । तात्रपर्धिमिति । वाच्यार्थस्तु श्रुतिवाच्यः । ताञ्च पूर्वेत्याद्धिति । तत्र जन्मविचारे पूर्वेत्यादेहेतोमोंक्षा-भावेन जन्म विचार्थते । स्थिति । विद्या । 'अदसस्तु विप्रकृष्टे' रूपमित्यादुः द्युलोक्त इति । श्रुतित्वादेवकारः । आहवनीये जुहोति । एथेति । पूर्ववत् । स्थिभिदिति । 'जिइन्धी दीत्तो' सम्पूर्वः किवन्तः । अग्निरत्र बह्य तचाधोक्षजः । 'नक्षत्राणागुदयो यत' इति श्रुतेः । तस्याग्नेरप्रत्य-क्षस्यादित्यं विना कः प्रत्यक्षं संपादयेत् । 'यचन्द्रगसि यचाग्नो तते । विद्धि मागक्तंभिति वाक्यात् । स्थोक्तपाला इत्यादि । लोकपाला अध्यादयस्तृतीयस्य षष्ठेऽध्याये सन्ति । ते कर्मप्रधानाः। 'तदुपर्यपी'ति सूत्रे उक्ताः । जुह्वत्वाति । ददित अदिन्ति च । यागानामनेकवियत्वात् । अग्न इति । 'इति तु पत्रम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्ती'ति श्रुतो । तथैचेति । इति त्वित्यस्य हेत्वर्थकस्य

तं देवास्तय तत्र हुत्वा तस्य शरीरं सम्पादयन्तीति 'पश्चम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्ती'ति श्रुतिः।

#### भाष्यप्रकाशः।

उच्यन्ते । ता जुह्नति । तस्या आहुतेः सोमो राजा सम्भवति । श्रद्वाशब्दवाच्यानां द्युलोकाशौ हुतानामपां परिणामः सोमो राजा सम्भवति । एवं हुतास्ता आपो द्युलोकस्थं चन्द्रमनुप्रविश्यापूर्य-माणपक्षे पश्चदशकलाभिः पोपणात् तमारभन्ते । एवमग्रेषि । वृष्ट्यपकरणमेघाभिमानिनीदेवता-विशेषः पर्जन्यः । तिस्मिन्नग्रो हुतः सोमो राजा वर्षरूपेण परिणमते । तच्च वर्ष पृथिव्यग्रो हुतमन्न-रूपेण परिणमते । अनं च पुरुषामौ हुतं रेतोरूपेण परिणमते । रेतश्च योषामौ हुतं गर्भरूपेण परिणमते । तदाह 'इति तु पश्चम्यामाहुतावाषः पुरुपवचसो भवन्ती'ति । वैराग्यार्थमाह 'स उल्वावृत्तो गर्भ' इत्यादि । 'तं प्रेतं दिप्टमितोऽप्रय एव हरन्ती'ति । तं पूर्वोक्तं प्रेतं प्रते दिप्टमितो मग्णस्थानाद् अग्रये एव।स्यर्थमेव हर्गन्त पुत्रा ऋत्विजो वा नयन्ति । यतोऽमेः सकाशादेव इत आगतः श्रद्धादिक्रमेण, यतश्च पश्चभ्यो भृतेभ्यः सम्भृत उत्पन्नो भवतीर्थवं सामान्यतो बोध्यः ।

अतः परं तात्पर्यमुच्यते । गीतायां यजः सात्त्विकादिभेदेन त्रिविघ उक्तः । तत्र 'अफला-काङ्किभियेज्ञो विधिदृष्टो य इज्यते । यप्टव्यमेदेति मनः समाधाय स सात्त्विक' इत्येतस्रक्षणकं निष्कामयज्ञं यः पूर्वजन्मिन कृतवान् , उपनिपदर्थनिश्चयाभावेन ज्ञानरहितश्चासीत् , तस्य पूर्वजन्मिन निष्कामयज्ञकर्त्तुर्ज्ञानरहितस्य मरणे ज्ञानाभावेन यज्ञाभिन्यक्त्यभावान्त्र मोक्षः, कामनाभावाच न स्वलोंको मुख्यत्या फलम् । तथा सित माङ्गाद्विदककर्मणः फलावव्यंभावनियमात् फले जननीये तत्र किं फलिमत्याकाङ्कायां 'यज्ञो दानं तपश्चव पावनानि मनीपिणा'मिति गीतावाक्यात् ताद्वयज्ञस्य पावनमेव फलिमति भृतसंस्कारक एव यज्ञो जात इत्यंको हेतुः ।

#### रहिमः।

निगमनघटकत्वादेवकारिमन्नानुप्र्वित्यवच्छेदकः। 'अपां पुष्पं यो वेदे ति श्रुतेश्चन्द्रविपयायाश्चन्द्रपुष्पत्वप्रकारपाहुः श्रद्धाद्याच्देति। आर भन्त इति। पोडशी तुन संभवित कर्त्री। ध्रुयत्वात्। आपूर्येति।
शुक्रपश्च । आपूर्येत चन्द्र इत्याप्र्यमाणम्य पश्च । तदेवाहुः वृष्टीत्यादिना। वृष्टेरपकरणं मेघाभिमानिनी
देवता तिद्विशेषः। 'पर्जन्यो भगवानिन्द्र' इत्यत्र सिध्यित नन्दवाक्ये। स उत्व्वावृतो गर्भ इत्यादीति।
'द्शमासा'नित्यत्रात्यन्तसंयोगं द्वितीया। पूर्वोक्तिमिति। 'तत्र प्रयाता गच्छन्ती'त्यत्र प्रयातपदेनोक्तम्।
निर्दिष्टिमिति। परलोकं प्रति कर्मणा निर्दिष्टम्। अग्नेः सकाद्यादिति। अन्यथा जगत्कर्तृत्वमग्नेभंज्येत।
इत्येचेति। श्रोतन्वादेवकारः। सामान्यत इति। तात्पर्यक्षपविशेषार्थं विनाभिधामात्रतः श्रुत्यर्थे
बोध्य इत्यन्वयः।

भाष्यं विवरीतुमाहुः अतः परमिति । तत्र प्रथम इत्यादिभाष्यविचारात्परम् । अभिधाया वा परम् । विवृण्वन्ति गम तत्रेत्यादिना । सुग्व्यत्यां पिति । ज्ञानगहित्येन 'विदुपः कर्मसिद्धिः स्यान्या नाविदुपा भवं दिति वावयात्र मुग्व्यत्या । कि मुग्व्यत्या फलातिरिक्तं फलमिति चेत् । न । शारीरत्राक्षणे 'अथाकामयमानो योऽकामा निष्काम आत्मकाम आप्तकामो भवति, न तस्मात् प्राणा उत्कामन्त्यत्रेव समवनीयन्तं व्रक्षेव सन् व्रक्षाप्यती ति श्रुत्युक्तं ज्ञयमिति । भूतत्यादिभाष्यं विवरीतुमाहुः तथा सतीत्यादि । विवृण्वन्ति स्म यज्ञो दानमिति । चेवेति । तनान्यपामेष्वन्तर्भाव इति भावः । यथा 'प्येयेत्यद्विरणुभि'रितिवाक्यादिवर्षण्नाग् । ताह्योति । पावनजनकयज्ञस्य । एवकारण मोक्षस्वर्लेको व्यवच्छिदते । एवेति । स्वर्लोकव्यवच्छेदक एवेति । भाष्ये इतिशब्दस्य हतुवाचकत्वादाहुः एको हेतुरिति । श्रद्धादिहोमे हेतुः ।

१. एवेति रहिमपाठः।

#### भाष्यप्रकाशः।

निष्कामत्वादिति द्वितीयः । स त्वित्यं ज्ञेयः । वैयासे दर्शने देवता विग्रहवती । अतः पुरुषप्रयत्नेनाभिव्यक्ता यागाः स्वस्य करणत्वान्मध्ये देवताप्रीतिं जनयन्ति । अतो द्रव्येण प्रीता देवता व्यापारः । अदृष्टादिकं तु न व्यापारः । दृष्टस्य सम्भवे तत्कल्पनस्थान्याय्यत्वात् । याज्ञिका हि देवतोदेशेन द्रव्यत्यागं कुर्वन्तः स्वर्गादिकं साधयन्तो दृश्यन्ते । देवता च मन्नार्थवादादिभ्यो विग्रहादिपश्चकवती । तत्र 'सहस्राक्षो गोत्राभिद् वज्जवाहु'रिति विग्रहः । 'अग्निरिदं हविरज्जपते'ति हविग्रहादिपश्चकवत्ता । तत्र 'सहस्राक्षो गोत्राभिद् वज्जवाहु'रिति विग्रहः । 'अग्निरिदं हविरज्जपते'ति हविग्रसादौ । एवं विग्रहादिपश्चकवत्त्वात् सेवितराजादिवद् देवताप्यन्यदीयं हविविधानेन गृहीत्वा किश्चिद्वपकर्तुमुचिता भवति । लोके तथोपलब्धेः । 'देवान् भावयतानेन ते देवा भावयन्तु व' इति गीतायां प्रजापतिवाक्यानुवादात् 'अग्नये जुष्टं निर्वपामि' 'यस्यै देवताये हविनिक्तं स्या'दित्यादौ तादर्थार्थकचतुर्थीनिर्देशात् । देवतोदेशेन द्रव्यत्यागस्य यागत्वाच । अतः सेव हविर्मृहीत्वा प्रीतिद्वारा व्यापारीभवितुमहिति । सा च चेतना नित्या यथानुरूपं फलं नियमित्रतं शक्ता । तत्र यागकर्तु-र्विष्कामत्वे तथा किं वा उपकर्तव्यमित्यपेक्षायां कर्मसचिवत्वेन यज्ञाधिकारिणां देवानामेवेन्द्रया-िष्ठात्वाङ्कोकपालत्वाच भृतानां तदधीनत्वमित्यपरो हेतुः ।

ताभ्यां हेतुभ्यां देवास्तत्र तत्र हुत्वा संस्कृतैर्भूतैस्तच्छरीरं ब्रह्मविद्याप्राप्तियोग्यं निष्कामत्वात् सम्पादयन्तीति तत्कृतम्रपकारं 'पश्चम्यामाहृतावापः पुरुषवचसो भवन्ती'ति श्रुतिर्वदति । शेपं तु वैराग्यार्थ वदति । अन्यथा प्रथमप्रश्चचतुष्टयप्रतिवचनैरेव वैराग्यसिद्धेरत्रैतावद्धोमकथनस्य निष्प्रयोजनत्वं स्यात् । अतोऽर्चिरादिमार्गेऽधिकारिविशेषवोधन एव तात्पर्यमित्यर्थः ।

#### रिश्मः।

द्वितीय इति । भाष्ये द्वितीयत्वेन प्रतीतः । द्वितीयोपीत्यन्तो हेतुरिति । तेन शैल्या खरेण च । चस्त्वर्थ इति । निष्कामत्वात्त्वित्यर्थः । तेनेह पावनशरीरसंपादने निष्कामत्वस्य हेतुत्वमावृत्या वक्ष्यन्ति । हेतुं व्युत्पादयन्ति स्म स निवलादि । निष्कामस्त्विधकार्यन्यथासिद्ध इति स हेतुर्वक्ष्य-माणप्रकारेणेत्यन्तपटको ज्ञेयः । पुरुषेति । यजमानप्रयत्वस्य स्वल्पत्वात्पुरुषशब्दो यजमानादिपरः । करणेति । व्यापारवदसाधारणं कारणं करणं तत्त्वात् । अपूर्वं कार्यपर्यन्तं वर्तमानं दूषयन्ति स्म अहष्टेति । स्वर्गादिति । आदिनात्मसुखम् । 'यन्न दुःखेने'ति वाक्यात् । प्रजापतिति । 'सहयज्ञाः प्रज्ञा सृष्ट्वा पुरोवाच प्रजापतिः । अनेन प्रसविष्यध्वमेष वोऽस्त्विष्ठकामधु'गिति पूर्ववाक्येऽनेन यज्ञेन-त्यर्थादनेनत्यत्रानुवादकं पदं यज्ञार्थकत्वेन वाक्यमप्यनुवादकमतस्त्रथेति । अग्नय इत्यादिसंहिता । जुष्टम् । 'जुषी प्रीतिसेवनयोः'। प्राग्मिः प्रीत्या सेवितम् । निर्वपामि । 'खुष् बीजतन्तुसन्ताने'। निर्वापं प्रक्षेपेण बीजतन्तुसन्तानं करोमि । अतिविस्तरत्वात्त्वत्र प्रक्षेपेणेत्याद्यक्तम् । 'नानन्तोऽनन्तपारस्ये'ति वाक्यात् । निरुप्तिति । 'खुष्य् बीजतन्तुसन्ताने' कर्मणि क्तः । इत्यादाविति । कर्मसिचिवेत्यादि । पूर्ववत् । पृवति । तृतीयस्य षष्ठपत्रमयोरध्याययोरस्यार्थस्य स्पष्टत्वात् । भूतानामिति । पत्रानाम् । तद्यीनन्त्वमिति । इन्द्रियाधिष्ठातृदेवाधीनत्वम् । हेतुरिति । इतिशब्दान्तः ।

तत्र तत्रेति द्युलोकादौ हुत्वा । अत्र पूर्वोक्तं हेतुद्वयम् । आवृत्या त्वाहुः निष्कामत्वादिति । संपादने एको हेतुः । तत्कृतमिति । देवकृतं निष्कामयज्ञकर्तुरुपकारम् । द्योषमिति । 'स उल्बावृतो गर्भ' इत्यादि पूर्वमुक्तम् । पूर्वोक्तं तात्पर्यार्थं स्पष्टयन्ति स्म अन्यथेत्यादि । एतावदिति । पश्चम्याहुत्यन्तम् । अर्चिरिति । 'अग्निज्योतिरह' इति गीतावाक्येन पूर्वमुक्ते पश्चाग्निविद्यासाधितदेहवानिधिकारिविशेषबोधने ।

तत्र जीवेन्द्रियाणां होमाभ।वेनाद्युद्धिमादाङ्कथ तेपामिप होमं वक्तुमिद्म-धिकरणमारभते।

नच पश्चाहुनयो ध्ममार्ग एव । तत्र गमनागमनयोर्घहुविशेषश्रवणात्।

#### भाष्यप्रकादाः।

एवं श्रुतितात्पर्यमुक्त्वा अधिकरणप्रयोजनमाहुः तच्च जीवेत्यादि। तादृशे यज्ञकर्तरि जीवा-दिशोधिकाया आत्मविद्याया औसन्योपासनायाश्वामावे देवहींमेन सम्पादितमपि तच्छरीरं ज्ञानातु-पयोगाद् व्यर्थमिति होमोत्र शोधक इति तेपां होमाभावेनाशुद्धिगाशङ्का, तेपामपि होमं वक्तुं जीवस्रोतो लोकान्तरगमनावसरे संस्कृतभृतस्कृष्टमेन्द्रियसाहित्यसाधनायदम्भिकरणमारभत इत्यर्थः।

नतु नेदमधिकरणप्रयोजनस्, वैराग्यार्थ संसारगितप्रभेददर्शनस्यैव श्रुतौ सुख्यतया प्रतीयमानत्वेन, उपसंहारे 'तसाज्जुगुप्सेत'ति संसारजुगुप्साश्रावणेन च, ज्ञाने ताहराहोमकृतग्रुद्ध्यपेक्षायां
मानाभावात्। वाजमनेयकं 'ते वा एते आहुती हुते उत्क्रामतस्तेऽन्तरिक्षमाविश्वतस्ते तत आवर्तेते त
इमामाविश्य तर्पयित्वा पुरुष्पाविश्वतम्ततः स्त्रियमाविश्ये'त्यादिना पुनराष्ट्रतेरक्तत्वात् तस्याश्र
धुमादिमार्ग एव दर्शनेनात्र तदुपयोगाभावाद् धुममार्ग एव ता आहुतय इति न तद्धिमिदमधिकर्मित्याशङ्कायामाहः नच्वत्यादि । स्याद्धग्यमात्रार्थता, यदि धूममार्ग एव पञ्चाहुतयः स्यः ।
न त्वेवम् । कुतः । तत्र गमनागमनयोर्वहुविशेषश्रवणात् । प्रक्षणितरोमक्रमेण वक्तुमारब्धायां
विद्यायां 'यथा पञ्चम्यामाहुतावापः पुरुषवचमो भवन्ती'त्यस्थोत्तर्वेन पूर्व पञ्चाग्यादिप्रपञ्चनम्,
तदनन्तरं 'यद्तोऽधि प्रजाः प्रयन्ती'त्यस्थोत्तर्वेनार्निगदिमार्गकथनस्, 'यथा पुनरावर्तन्त'
इत्यस्योत्तरत्वेन धूमादिमार्गकथनम्, देवितृयानयोः पथोर्व्याप्टत्वेन तयोः प्रपञ्चनम्,
'यथाम्। लोको न मम्पूर्यत' इत्यस्योत्तरत्वेन 'जायस्य प्रियस्वे'ति तृतीयस्थानकथनम् । तत्र
रिश्मः।

एवेति । अन्यवोधनव्यवच्छेदकः । प्रैनीकेति । अङ्गोपामनायाः । सूर्यादीन्यङ्गानि ।

इत आरम्य रादःस्माप्यीयं पूर्वपक्षगाहुः निन्वत्यादि । एचिति । श्रुतित्वात् । 'आपः पुरुपवचसो भवन्ती'ति श्रुतरेवकारः । श्रुनाचिति । 'म उल्वावृतो गर्भ' इत्यादौ । भुरूयनयाभिषयतया । ज्ञान इति । ज्ञाननिमित्तम् । 'ज्ञाने पुरुषं जुहोती'त्यत्र कर्मणा समवायात् । 'निमित्तात्कर्मयोग' इति सूत्रेण सप्तमी । उत्कामन इति। आधिदेविकवादाजडाहुत्योरुत्कमणम् । इस्मामिति। पृथिवीम । अन्तरिक्षस्य पूर्वमुक्तेः। एवेति । ज्ञानमार्गे 'न स पुनरावर्तन' इति शुतरेवकारो ज्ञानमार्ग व्यविक्छनत्ति । एवेति । पूर्ववत् । एवेति। ज्ञानमार्गव्यवच्छेदकः। तत्र गमनैत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म तत्र गमनैत्यादि। प्रश्नप्रतीति। गशानुलोमकमस्तु 'श्रेतकेतुर्हारुणयः पत्रालानाथ समितिमयाय, तथह प्रवाहणो जैवलिखवाच, कुमारानु त्वाशिषत पितित, अनु हि भगव इति, वन्थ यदितोधि प्रजाः प्रयन्तीति, न भगव इति, वेत्थ यथा पुनराव-र्तन्त३ इति, न भगव इति, वेत्थ पथोदेवयानस्य पितृयाणस्य च व्यावर्तना ३ इति, न भगव इति, वेत्थ यथासौ छोको न संपूर्येत ३ इति, न भगव इति, वेत्थ यथा पत्रम्यामाहुतावापः पुरुपवचसो भवन्तीति, नैव भगव इती'ति । तद्भन्तरमिति । अचिरादिमार्गकथनमित्यनेनान्वेति । अन्यथा प्रतिलोमक्रमे 'यथासौ लोको न पूर्वत' इत्यस्थेत्यापत्तः । अर्चिरादीति । प्रयन्तीत्यस्य प्रगच्छन्तीत्यर्थादचिरादिमार्गकथनमु-त्तरम् । 'तद्य इत्थं विदु'रित्यादिश्चत्या कथनम् । धूमादीति । 'अथ य इमे ग्राम इष्टे'त्यादिश्चत्या कथनम् । व्यावृत्तीति । तेन व्यावर्तनितिपदस्य भावल्युडन्तत्वं बोधितम् । तयो पथोः प्रपश्चनं 'अर्चिषोऽहरह्न' इत्यादिश्रुत्या प्रपत्रनम् । तथा 'धूमाद्रात्रि'मित्यादिश्रुत्या द्वितीयप्रपत्रनम् । जाय-स्वेति। 'जायस्व म्रियस्वेत्येत १ तृतीय १ स्थानम् , तेनासौ ठोको न संपूर्यते, तस्माजुगुप्सेत' इति श्रुतेः।

आस-योपासनाया इत्यत्र प्रतीकोपासनाया इति रिव्मिपाठः श्रीहस्ताक्षरेषु सन्दिग्धत्वाद्वोध्यः ।

#### भाष्यप्रकाशः।

अर्चिरादिमार्गोक्तगमनापेक्षया धूमादिमार्गोक्ते गमन आगमने च भूयसस्तारतम्यस्य श्रवणात् । यदि हि धूममार्ग एव ताः स्यु, तदा ताद्दशुःखजनको भूयान् विशेषो न श्रूयेत । तस्य पञ्चाहु-तीर्विनापि वाजसनेयके पूर्व जीवद्दशाकृतयज्ञाहुतिभ्यां तर्पणकथनोक्त्या बोधितत्वात् । तथाच पञ्चापित्रमेण शरीरनिष्पादनं चेन्सुमुक्षुष्वनपेक्षितं स्यात् , तदासिन् प्रकरणेऽचिरादिमार्ग न श्र्यात् । प्रश्नक्रमेणोत्तरकथने शिष्यबोधसौकर्यात् । अथ स्रस्योत्तरदानसौकर्यार्थ व्युत्क्रमः । तथा सत्यू-ध्वीतिप्रश्लोत्तरं प्रत्यप्यागतेव पञ्चाग्निवद्याया उपजीव्यता । सा च होमद्वारिकेव । अत एव तद-व्यवहितोत्तरमर्चिरादिमार्गेणोध्वीगतिव्युत्पादनम् । तसात् केषाश्चिज्ज्ञानाधिकारिणामप्येतदपेक्षि-तमित्यधिकरणस्य ताद्रथ्येमपि युक्तमेवेत्यर्थः। नन्वर्चिरादिमार्गो होतद्विद्याज्ञानवतामेव, न तु तथा

#### रिश्मः।

अवणादिति । एवं हि श्रूयते 'अर्चिषोऽहरह् आपूर्यमाणपक्ष आपूर्यमाणपक्षाद्यान् षहुदड्डेति मासा थ-स्तान्मासेभ्यः संवत्सरथसंवत्सरादादित्यमादित्याचन्द्रमसं चन्द्रमसो विद्युतं तत्पुरुषोऽमानवः स एनान्ब्रह्म गमयत्येष देवयानः पन्था इती'त्युक्तार्चिरादिमार्गेर्गमनात् 'धूमाद्रात्रिं रात्रेरपरपक्षमपरपक्षाद्यान्षडूदक्षिणैति मासाथस्तानेते संवत्सरमभिप्राप्नवन्ति, मासेभ्यः पितृलोकं पितृलोकादाकाशमाकाशाचन्द्रमसमेष सोमो राजा तद्देवानामन्नं तं देवा मक्षयन्ति, तस्मिन्यावत्सम्पातमुषित्वाथैतमेवाध्वानं पुनर्निवर्तन्ते यथैतमाका-शमाकाशाद्वासुर्भूत्वा धूमो भवति धूमो भूत्वाभ्रं भवत्यभ्रं भूत्वा मेघो भवति मेघो भूत्वा प्रवर्षति त इह ब्रीहियवा ओषधिवनस्पतयस्तिलमाषा इति जायन्तेऽतो वै खलु दुर्निष्प्रपतरं यो यो ह्यन्नमत्ति यो रेतः सिञ्चति तद्रुप एव भवति, तद्य इह रमणीयचरणा अभ्याशो ह यत्ते रमणीयां योनिमापद्येरन ब्राह्मणयोनिं वा क्षत्रिययोनिं वा वैश्ययोनिं वाथ य इह कप्यचरणा अभ्याशो ह यत्ते कपूर्यां योनिमापद्येरन् श्रयोनिं वा शुकरयोनिं वा चण्डालयोनिं वाथैतयोः पथोर्न कतरणचन तानीमानि क्षद्राण्यसकदावर्तीनि भतानि भवन्ती'ति धूमादिमार्गोक्ते गमन आगमने च भूयसस्तारतम्यस्य श्रवणात् । अभ्याशो ह क्षिप्रमेवेत्यर्थः । एवमग्रेपि । धूममार्गे इति । एवकारोऽचिंरादिमार्गव्यवच्छेदकः । तदा पत्राप्त्रिविद्याऽप्रवर्तक आहति-वैयर्थ्यसंपादको दुःखजदेहे ज्ञानजनको विशेषो 'ऽशक्योपदेशोऽनुपदेश' इति सांख्यसूत्रान्नोपदेशकश्चिति-वाक्यं श्रयेत। अयमुपदेश उपपाद्यः मार्गभेदेन। यथा 'क्लेशोऽधिकतरस्तेषामन्यक्तासक्तचेतसा'मिति ज्ञान-मार्गे। मिक्तमार्गे क्लेशामावात्। तस्येति । देहस्य। आहुती इमामाविश्य देहरूपां तर्पयित्वेत्यर्थाद्वोधित-त्वात् । वाजसनेयकं पूर्वमुक्तम् । तथा चेति । पञ्चाप्तिविद्याप्रतिलोमक्रमेण पञ्चाप्तिविद्यामुक्त्वा 'यदितोघि प्रयन्ती'ति प्रश्नोत्तरत्वेनार्चिरादिमार्गकथनानन्तरं तादशदुःखजनकभूयोविशेषश्रवणे च । पश्चाप्नीति । व्युत्क्रमेण अर्चिरादिमार्गमित्यनेनान्वेति । अस्मिन्निति । पञ्चाग्निविद्याप्रकरणे । पञ्चायिक्रमेणेत्याद्यक्ते हेतुमाहः प्रश्नक्रमेणेति । उत्तरेति । अर्चिरादिमार्गस्याधिकार्याकाङ्कत्वेनान्त्य-पञ्चामिविद्यायाः पूर्वत्राकर्पेणोत्तरदानमसौकर्येण भवति । आकर्षस्य दुरूहत्वात् । उद्धर्वेति । 'यदतोऽधि प्रजाः प्रयन्ती'ति श्रत्युक्तोर्ध्वगतेः प्रश्नोत्तरम् । उपेति । आविभीवकशक्तयाधारत्वलक्षणा । पूर्वत्वमर्थात् । होमेति । एवकारेणाद्वारकहेतुत्वं व्यवच्छिद्यते । तद्वयवेति । पत्राग्निविद्याऽव्यवहितोत्तरम् । केषाञ्चि-दिति । अनेनासंदिग्धानां ज्ञानोत्पादकानां नात्र वार्तिति सूचितम् । अपीति । अपिना वैरा-ग्यार्थम् । एवेत्ययुक्तत्वव्यवच्छेदकः । 'तस्माञ्जगुप्सेते'त्युपसंहाराद्वैराग्यार्थं संसारगतिप्रभेददर्शनादस्य पक्षस्यायुक्तत्वं प्राप्तम् । वस्तुतस्तु उपक्रमस्यासंजातविरोधित्वात्पत्रवैदिकप्रकारेण होमजसंसारगतिप्रभेद-त्र, सू. र, २

'तद् य इत्थं विदुर्ये चेमेऽरण्ये अद्धानप इत्युपासने, तेऽर्चिषमभिसम्भवन्ती'ति तज्ज्ञानवतोपि यत्रार्चिःप्राप्तिः, तत्र तथा देवहुतानां कथं सा न स्यात्। ज्ञानार्थ-मेव तथोत्पत्तेः। पुनरावृत्तिः परं तुल्या।

अथवा। निष्काम एव धूममार्गः। 'योगी प्राप्य निवर्तत' इति स्मरणात्। भोगार्थमेव धूमादिलोकाः। निष्पत्तिस्तु पश्चाग्नावेव। अन्ने प्रविष्टानामन्येषामिष रेतोद्वारा योनित उत्पत्तिरिति कपूयचरणवर्णनम्।

#### भाष्यप्रकाशः।

निष्पादितशरीराणाम्, 'तद्य इत्थं विदु'रिति विद्यावतामेव कथनात्, अतस्तावतेवीपजीव्यत्वम्, न तु होमद्रारकिमत्यत आहुः तद्य इत्यादि । तथाच साधकोपपत्तेः प्रागुक्तत्वाद् वाधकस्याभावाच कैमुतिकेनैव तदा तत्याप्तिरस्तु, तद्धेतोरुक्तत्वादित्यर्थः । एवश्च 'तद्य इत्थं विदु'रिति श्रुताविप य . इत्थं एवंप्रकारेण प्राप्तदेहास्ते विदुः ब्रह्म जानिन्त । 'ये चेमेऽरण्ये श्रद्धातप इत्युपासते' । अत्रापि विदुरितिपदं देहलीदीपवदन्वेतीति गीतावावयस्वारस्याद् बोध्यम् । नन्वर्चिगदिमार्गस्य होमोप-जीवकत्वमाहृतिस्वभावविरुद्धम्, आहुर्तानामावृत्तिस्वभावत्वादित्यत आहुः पुनिरत्यादि । अर्चिरा-दिमार्गेपि पुरुपभावपर्यन्तमावृत्तिस्तुल्या । अत आहुतिस्वभावविरोधाभावादिचिरादिमार्गस्याप्युप-जीवकत्वं युक्तमित्यर्थः ।

नतु 'ते वा एते आहुती' इति शुर्ता आहुतिभ्यामेव यज्वशरीगन्तरनिष्पत्तिश्रावणाद् धूममार्गेपि पश्चाहुत्यक्षीकारे न किश्चिद् वाधकमित्याकाङ्घायां तस्मिन् पश्चेपि ज्ञानयोग्यदेहसम्पा-दक्त्वं होमस्य साधयन्ति अथवेत्यादि । उक्तगीतावाक्यान्निष्कामयज्ञकर्तर्येव धूमादिमार्गः । ब्रह्म-

#### रिशमः

दर्शनस्य कर्मत्वेन ग्रुद्धिद्वारा ज्ञानत्वेन कार्यकारणभावात्पत्राप्तिविद्यात्वप्रसिद्धः । ज्ञानकाण्डत्वाच युक्तं तादर्थ्यम्। उपसंहारस्यापि ज्ञानाङ्गवेराग्यबोधकत्वं युक्तमेव। अतन्तादर्थ्यमित्यस्य वेगग्यार्थमित्यर्थः, न तु ज्ञानार्थमित्यर्थः । एचेति । वक्ष्यमाणश्चेतरेवकारः । एचेति । तथा निष्पादितशरीरव्यवच्छेदक एवकारः। तावतैवेति । विदुरित्युक्तजाब्दज्ञानेन । श्रुतत्वादेवकारः । माधकेति । ज्ञानार्थत्वसाधकोपपत्तेः । प्रागिति। न च धूमेत्यादिभाष्ये तत्प्रकाशे चोक्तत्वात् । यत्राचिः प्राप्तिस्तत्रेत्यादिभाष्यविवरणं कैसुनिके-नेति । एवकारः 'तद्य इत्थं विदु'रिति श्रुतेः । नदेति । उत्कर्पज्ञानकाले । कैमुतिक उत्कर्पनिवेशात् । तत्प्राप्तिरचिरादिप्राप्तिः । कैमुतिकन्यायहेतोद्वितीयस्योक्तत्वाद्भाष्य इत्यन्वर्थः । जानन्तीति । 'विदो लटो वे'तिसूत्रादिदुरित्यस्य विवरणं जानन्तीति । वृत्तिस्तु 'वेत्तेर्लटः परस्मेपदानां णलादयो वा स्यु'रिति । विद्रितीति । उपायनया शुद्धे चित्ते विदुः । गीतेति । 'अग्निज्यीतिरहः शुक्ल' इति पूर्वोक्तवाक्यम्वारस्यादित्यर्थः । अन्यथा गीतावाक्यीयब्रह्मवित्यदस्यास्वारस्यमेतच्छ्रतिसमानार्थकत्वाभावेन स्यात् । ततश्च गीतावाक्याम्वारस्यं स्यादिति । होमेति । होमस्य कार्यत्वम् । श्रुताविति । उक्तवाजसनेयकश्रुतौ । यज्वेति । 'पुरुपमाविशतः ततः स्त्रियमाविश्ये'ति श्रुत्यंशेन यज्वेत्यादिः । द्वित्वश्रुत्याहुः धूममार्गे इति । उक्तेति । भाष्योक्तान्महापुरुषयोगाध्याये 'धूमो रात्रिस्तथा कृष्णः षण्मासा दक्षिणायनम् । तत्र चान्द्रमसं ज्योतियोंगी प्राप्य निवर्तत' इति गीतावाक्यात् । निष्कामेति । 'वेदेषु यज्ञेषु तपःसु चैव दानेषु यत्पुण्यफलं प्रदिष्टम् । अत्येति तत्सर्वमिदं विदित्वा योगी परं स्थानमुपैति चाद्य'मित्यत्र वाक्यात् । भाष्यादेवकारः । एवेति । द्वित्वान्यसंख्याव्यवच्छेदकः ।

'एवं त्रयीधर्ममनुप्रपन्ना गतागतं कामकामा लभन्त' इति कामनायां भिन्न एव प्रकारः । पृथगुपदेशात् ।

#### भाष्यप्रकाशः।

गतिप्रतिबन्धकप्रारब्धभोगार्थमेव धूमादिलोकाः । 'तद्य इह रमणीयचरणा' इत्यादिनोक्ता उत्तम-देहिनिष्पत्तिस्तु पश्चाप्रावेव । तथा सित निष्कामतया इष्टापूर्ताद्यपासने धूममार्गेणेहागतस्य 'न हि कल्याणकृत् कश्चि'दित्यादिना गीतायाम्रक्ताक्यायात् पुनरिचरादिमार्गेण ब्रह्मगतिः । सापि 'एतद्धि दुर्लभतर'मिति वाक्यादुत्तमाधिकार एवति धूममार्गे एवाहुतीनामङ्गीकारेपि निष्प्रत्यूहा ज्ञानयोग्य-देहिनिष्पत्तिः । नच कपूयचरणावस्थानिरूपणविरोधः । स्त्रीयदुष्कर्मादिना अने प्रविष्टानामन्येषां दुष्कर्मिणां जीवानामपि मैथुनादुत्पत्तिवोधनार्थ प्रासिङ्गकं तद्वर्णनम् । अतो धूममार्गेपि विलम्बा-धिक्येन प्रकारभेदाद् योग्यदेहिनिष्पादकत्वम्, अतस्तत्रैवाहुत्यङ्गीकारपक्षेपि प्रकृतसिद्धिरित्यर्थः ।

ननु बृहदारण्यके यज्ञादिना लोकजेवणां धूममार्गकथनात् सकाम एव धूममार्गोऽस्त्वित्यत आहुः एवं त्रयीत्यादि । पृथगुपदेचाादिति । बृहदारण्यके भिन्नप्रकारेण 'एवमेवानु परिवर्तन्ते' इति गीतोक्तप्रकारेण निगमनात् । तथाच प्रकारभेदात्तस्य नैतद्वाधकत्वमित्यर्थः ।

#### रहिमः।

भोगार्थमिलादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम ब्रह्मगतीति । एवेति । श्रुतेरेवकारः । धूमादीति । 'धूमम-भिसंभवन्ती'त्यादिश्रत्युक्ताः । निष्पित्तिरित्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म तद्य इहेति । रमणीयाचरणाः । एवेति । श्रुतरेवकारः । उक्तादिति । कल्याणकृतो दुर्गत्यभावरूपाच्यायात् । एवेति । हीनमध्यमा-धिकारव्यवच्छेदकः । एचेति । अर्चिरादिमार्गव्यवच्छेदक एवकारः । अन्न इत्यादिभाष्यं विवरीतुमाहः नचेति । स्वीयेति । आदिना शापः । नृगस्य क्वकलासता । नारदशापाद्यमलार्जुनता नलकूबरमणि-ग्रीवयोः । अन्ने प्रेति । 'अन्नात्पुरुष' इतिश्रुतेः । अन्ने सतां तत उत्पत्तिः । रेतोद्वारेति । 'पुंसो रेतःकणाश्रय' इति वाक्यात् । योनित इति । 'योनेः शरीर'मिति वक्ष्यमाणसूत्रात् । तद्वर्ण-निमिति । 'अथ य इह कप्यचरणा अभ्याशो ह यत्ते कपूर्यां योनिमापद्येरन् श्वयोनिं वा शुकरयोनिं वा चण्डालयोनिं वे'ति कपूयाचरणानां वर्णनम् । अभ्याशो हेति क्षिप्रार्थः । तन्त्रेवेति । एवकारोचिं-रादिमार्गव्यवच्छेदकः । बृहदारण्यक इति । सप्तान्नबाह्मणे श्वेतकेत्बाह्मणे च । 'त एते सर्व एव समाः सर्वेऽनन्ताः स यो हैतानन्तवत उपास्तेऽन्तवन्तं स ठोकं जयत्यथ यो हैताननन्तानुपास्तेऽनन्तं स लोकं जयती'ति यज्ञादिना लोकजेदृणाम् । आदिनोपासना । श्वेतकेतुश्राह्मणे तु 'अथ ये यज्ञेन दानेन तपसा लोकं जयन्ति ते धूममभिसम्भवन्ति धूमाद्रात्रि'मिति । धूमेति । तत्र बृहदारण्यकेऽव्यवहि-तोत्तरं 'स एष संवत्सरः प्रजापितः षोडशकल' इत्यादिना । षोडशकलश्रनद्रः । संवत्सरः कालात्मा प्रजापितः । अग्रे धूममार्गकथनम् । 'तस्य रात्रय एव पञ्चदश कलाः ध्रुवैवास्य षोडशी कला स रात्रि-भिरेवा च पूर्यतेऽप चक्षीयत' इत्यादिना । शुक्लपक्षसम्बन्धिनीभिरापूर्यते पत्रदशिमः कृष्णपक्षसम्बन्धिन नीभिरपक्षीयत इत्यर्थः । ब्रह्मणो मुखे विविधानां यागानां विततत्वकथनं गीतायाम् । सकाम इति । कामो लोकजयस्य । एवेति । निष्कामधूममार्गव्यवच्छेदकः । बृहदारण्यक इति । श्वेतकेतुब्राह्मणे । छान्दोग्यीयरमणीयाचरणकप्याचरणप्रकारान्निष्कामाद्भिन्नप्रकारेण सकामप्रकारेण एवमेवोक्तधूममार्ग-प्रकारेण सकामेनान यज्ञदानतपोभिर्छोकजयाद्धेतोः सकामाः परिवर्तन्त आवर्तन्ते । गीतेति । भाष्योक्त-गीतोक्तप्रकारेण । निगमनादिति । अनुर्हेतौ । तस्मादेवमेव परिवर्तन्त इत्यर्थात् । 'अनुर्हीने सहार्थे तसायोग्यशरीरनिष्पत्तये खयमेव गच्छित भूतसहितः, श्रद्धाहोमानन्तरं सोमभावे वा सम्बन्ध इति संशयः । भिन्नपक्षे योनौ वेति ।

तत्र श्रौतेऽर्थे श्रौतन्यायेनैव निर्णयस्योचितत्वादाहुतावपां गौणत्वापत्तेः

#### भाष्यप्रकाशः।

एवं श्रुत्यर्थनिर्णयेनाधिकरणस्य ताद्ध्यं साधियत्वाधिकरणप्रयोजकसंशयाकारमाहुः तस्मादित्यादि । यसादिन्त ज्ञानार्थ योग्यदेहापेक्षा, तसात्तद्र्थमेवं संशय इत्यर्थः । सम्बन्ध इति ।
भूतसम्बन्धः 'अङ्गुष्टमात्रं पुरुपं निश्रकर्षे'ति परिमाणवोधकस्मृतिः 'तम्रुत्क्रामन्त' मित्युत्क्रमप्रकरणे
भूतोत्क्रमाश्रवणं च संशयवीजं यथायथम् । तत्र द्वितीयकोटा पक्षद्रयम् । अद्वाहोमानन्तरं
सोमभावे वा, भिन्नपक्षे योनौ वेति । पञ्चाहुतिभ्यो धूमादिमार्गेण गच्छतः सोमभावेऽणां
द्रवीभावमान्द्यात् तदा वा । तनो भिन्ने सकामपक्षे पञ्चाहुत्यभावात् सकामान् यप्टूँछोकाछोकान्तरं
मन एव कर्मसहितं नयति । शारीरब्राह्मणे 'काममयं पुरुप'मुपक्रम्य, 'तदेव स तत्सहकर्मणिति
लिङ्गं मनो यत्र निपक्तमस्य, प्राप्यान्तं कर्मणन्तस्य यिकञ्चेह करोत्ययम्, तसाछोकात् पुनरेत्यस्मै
लोकाय कर्मणे' इति श्रूते'र्मनः कर्ममयं नृणामिन्द्रियः पञ्चभिर्युतम्, लोकाछोकं प्रयात्यन्य आत्मा
तद्गुवर्तत' इत्येकादशस्कन्धवाक्याच । तस्मिन् पक्षे भूमिरूपायां योनो वेत्यर्थः ।

पूर्वपक्षमाहः तन्त्र श्रीत इत्यादि । प्रत्यक्षाद्यगम्ये जीवाद्युत्क्रमणरूपे श्रीतेऽर्थे श्रुत्युक्तेन

च पश्चात्सादृश्ययोरन् । आयामे च समीपे च लक्षणादावनुक्रमं इति विश्वे 'लक्षणे'ति सूत्रे 'इत्थंभूता-ख्यानभागवीष्मा' आदिशब्दार्थः । प्रकृते इत्थम्भृताख्यानेऽनुः । भक्तो विष्णुमनु । विष्णोर्भक्तेश्च विषय-विषयिभावोऽनुद्योत्यः । भक्तः कित्रत्प्रकारं प्राप्त इत्यर्थः । तद्वत् अन्ये परिवर्तनप्रकारं प्राप्ता इत्यर्थः । यद्वा एवमित्येव हेतुः । पूर्वप्रकारेणेति हेतुनृतीया एवमित्यत्र । तस्मादित्यत्र हेतुपत्रमीति । निष्का-मसकामरूपप्रकारभेदात्तस्य वृहदारण्यकोक्तस्य सकामप्रकारस्य नैतस्य छान्दोरयोक्तनिष्कामप्रकारस्य बाधकत्वम् । ताद्रथ्ये ज्ञानार्थत्वम् । अधीति । अधिकरणे । प्रयोजकस्यत्यस्य हेतोः संशयस्याकारम् । द्रवीति । चन्द्रवैलक्षण्यदर्भनान्यथानुपपन्या 'ऽपां पुष्पं यो वदे 'ति श्रुत्या च द्रवीभावमान्यात् । तदेत्यपां द्रवीभावमान्द्यकाले वा । भाष्यविवरणं ननो निष्कामाद्भिन्ने । पत्राहुत्यभावः छान्दोग्ये बोध्यः । प्रसङ्गादाहुर्वृहदारण्यकेपि । सकामानिति । वृहदारण्यके श्वेतकेतुब्राह्मणे । 'अथ ये यज्ञेन दानेन तपसा लोकं जयन्ति ते धूममभिसम्भवन्ति धूमाद्रात्रि रात्रेरपक्षीयमाणपक्षमपक्षीयमाणपक्षाद्यान्यण्मासान्द-क्षिणादित्य एति मासेभ्यः पितृलोकं पितृलोकाचन्द्र ते चन्द्रं शाप्यान्नं भवन्ति तांस्तत्र देवा यथा सोम राजा-नमाप्यायस्वापक्षीयस्वेत्यवमेनांस्तत्र भक्षयन्ति तेपां यदा तत्पर्यवेत्यथेममेवाकाशमभिनिष्पद्यन्त आकाशाद्वायं वायोर्वृष्टिं वृष्टेः पृथिवीं ते पृथिवी प्राप्यान्नं भवन्ति ( ते पुनः पुरुषाग्नौ हयन्ते ततो योषाग्नौ जायन्ते लोकान् प्रत्युत्थायिनः ) त एवमवानुपरिवर्तन्त' इति श्रुतो सकामान् । पुनरावृत्त्युत्तया यष्ट्रनित्यादि । नायकोत्र नोक्तोऽत आहुः मन एवेति । कर्मसहितमिति मनोविशेपणम् । 'मनःकर्ममयमि'ति वक्ष्यमाणवाक्यात् । एवकारो मनःकर्तृकनयनस्य श्रोतत्वादित्याहः शारीरेति । मन इति । छिङ्गान्तर्गतं मनः । पत्रभिः कर्मेन्द्रियैः । अन्यः आत्मा । तद्निवति । मनोऽनुवर्तते । तस्मिन्निति । सकामपक्षे । भूमीति । योनाविति बोध्यम् । भूतसम्बन्धः । वाजसनेयके 'इमामावित्रय तर्पयित्वे'ति श्रावणात् । इमां भूमिम् । एवमादिप्रतिभातीत्यन्तग्रन्थोऽत्र सम्पातापातः । इत्यक्षराण्यत्रेति प्रतिभातीत्यन्तो वा सम्पातापातः । सिद्धान्तन्यायग्रहणेन प्रतिभातीति वा । 'तस्माञ्जग्रप्सेते'ति न्यायाग्रहणेन प्रतिभातीति

संस्कृतभूतानामुपस्थापकत्वाभावाच्छरीरवियोगे देवानां च तावद्विलम्बे कारणा-भावाच श्रद्धारूपा आप एव हयन्ते। अतो न तैः परिष्वक्तो गच्छतीत्येवं प्राप्ते, उच्यते।

तदन्तरप्रतिपत्तौ रंहति सम्परिष्वक्तः प्रश्ननिरूपणाभ्याम् ॥ तस्य जीवस्य यज्ञादिकर्तुरन्तरप्रतिपत्तौ, अन्तरे मध्ये, मुख्यप्रतिपत्तेमाँक्षलक्षणाया अवीग् योग्यशरीरनिष्पत्त्यर्थम् । न हि वस्तुतो यज्ञानामिदं फलं भवति । अतो

#### भाष्यप्रकाशः।

कर्मसाहित्यन्यायेनैव निर्णयस्य युक्तत्वात्। भूतसाहित्ये तु तैरेव शरीरनिष्पत्त्या अबाहुतेस्तत्संस्कार-कत्वेन अपामाहुतौ गुणकर्मत्वापत्तेः अदृष्टस्य दृष्टसामग्रीं विना अकिञ्चित्करतया संस्कृतभूताना-मुपस्थापकस्थाभावात्, यदि भूताभावे लिङ्गशरीरं वियुज्येत, तदा मनसोऽप्यभावादुत्कमणं विरु-ध्येत । स तु नास्ति । शरीरवियोगे कारणस्य कर्माभावस्थाभावात् । अप्रसहकारीणि भूतानि यावदुपतिष्ठन्ते, देवानां तावद्विलम्बे कारणाभावाच शीघ्रमेवापो योग्यशरीरनिष्पत्त्यर्थं दूयन्ते । तथा च सोमभावानन्तरं वा योनौ वा भृतसम्बन्धः, न तु रंहणावसर इत्यर्थः।

सूत्रमुपन्यस्य सिद्धान्तं व्याक्चंबन्ति तस्येत्यादि । तच्छब्दस्य जीवपरामिशंत्वे हेतुः प्रश्ननिरूपणिववरणे विषयवाक्यस्थपुरुषपदिवचारे व्युत्पाद्यः । अन्तरपदं च मध्यवाचकम् । अन्तरपवं विषयवाक्यस्थपं । अविपत्तावित् सप्तमी च ताद्ध्ये । 'चर्मणि द्वीपिनं हन्ती'त्यादिवत् । शरीरिनष्पत्तेः कुतो न मुख्यफलत्विमित्यत् आहुः न हीत्यादि । 'तमेतं वेदानुवचनेने'त्यत्र 'विविदिषन्ती'ति पदस्य ज्ञानपर्यन्तत्वसमर्थनाज्ज्ञानकर्मसमुच्चयपश्चस्य वक्तव्यत्वाच तथा । यज्ञानां हि मुख्यं फलं भगवत्यादुर्भावः सहस्रसमे प्रसिद्धः । 'ततो ह जज्ञे भ्रवनस्य गोपाः, हिरण्मयः शक्कनिर्वक्षनामे'ति श्रुतेः । पृथुप्रभृतीनां यज्ञे भगवत्यादुर्भावस्य पुराणेष्विप कथनाच न शरीरिनष्पत्तेष्ठं ख्यफलत्वमत-

वा। जीवाद्युत्कमणेत्यारभ्य न्यायेनेत्यन्तः पुनरनुवादको ग्रन्थः। एवेति। अन्येषां वाधकत्वादिति तद्व्यवच्छेदक एवकारः। आहुतावित्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम भूतेति। तैरेवेति। दृष्टानुसारेण पञ्चमहामू-तमागैः। पञ्चीकरणभाष्यसत्त्वादेवकारः। तन्समिति। 'देवाः श्रद्धां जुह्वती'ति श्रुतौ होमकर्मत्वसार्थक्याय। साहित्येन गुणाधानं संस्कारः। गुणेति। श्रुत्युक्तत्वादप्रयोजककर्मत्वापत्तेः। संस्कृतेत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम अदृष्टस्येति। शरीरत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम यदीति। लिङ्केति। सृतसृक्ष्मरुव्दादिपञ्च-घितत्वालिङ्कश्चरिरस्य। आप इति। भाष्य एवकारः भूतसृक्षम्व्यवच्छेदकः। तैरिति। सृतसृक्ष्मेरित्यर्थः। रहणेति। 'रिह गतौ'। शरीरान्तरप्रतिपत्तावितिभेदार्थकत्वेऽन्तरशब्दस्य प्रतियोगिसापेक्षत्वेन पूर्वसृत्रे शरीराभावाद्वाष्यं तिद्वृण्वन्ति सम अन्तरेति। प्रतिपत्तावितिति। अन्तरे प्रतिपत्तिस्तस्यामिति विग्रहे प्रतीकोयम्। योग्यशरीरिनष्यत्यर्थमिति भाष्यविवरणम् । चर्मणीत्यादि। 'निमित्तात्कर्भयोग' इति सूत्रात्। सनु लोकं रहतीत्यत्र लोकशरीरिनष्यत्यर्थमिति भाष्यविवरणम् । चर्मणीत्यादि। 'निमित्तात्कर्भयोग' इति सूत्रात्। संयुक्तसमवायो वा। लोकसंयुक्तशरीरे निष्यत्तेः समवायात्। ज्ञानपरीति। सनर्थो विवक्षित इति रामानुजमते। वेदानुवचनेन विविदिषन्ति, परं न विदन्ति। वेदनं तु विषयाधीनमित्यर्थः। एवं समर्थनात्। वक्तत्व्येति। 'सर्वपिक्षा चे'ति सूत्रे। गोपा इति। 'असौ वा आदित्यो गोपाः स इमाः प्रजा गोपायिति तमेतं प्रजानां गोप्तारं कुरुत' इति श्रुतेः। पुराणेष्विवति। श्रीभागवतादिष्ठ। तथेति।

मुख्ये विलम्बात् प्रतिपत्तिरेषा। तस्य मुख्यफलस्य वा अन्तरे या प्रतिपत्तिस्तद्र्थं वा। तत्कारणभूतैः सम्परिष्वक्त एव एंहति। सरणानन्तरमेव कर्मसमाप्तेः। सम्यग् भूतानि तदेव संस्कृतानि। प्रतिदिनगंस्कारार्थं च नैकट्यमपेक्ष्यते। अतः सम्यगेव च गरिष्वक्तः। पूर्वं शरीरेण व्यवधानात्। शरीरदाहे वा तद्गतानि भूतसूक्ष्माणि

#### आप्यप्रकाशः।

स्तथेत्यर्थः । ननु तच्छव्दस्य जीवपरत्वे मम्परिष्वक्तपद्स्यानन्वयप्रमङ्ग इति तद्वारणाय स्त्रे 'विचार्यत' इति पदमध्याहार्यम्, तद्न्तरप्रतिपत्तां दिचार आरम्यत इति, स च गुरुभूत इत्यतो व्याख्यानान्तरमाहः लम्य ग्रुष्ट्यात्त्रस्य बेत्याद् । तथाच यथा 'अपः प्रणयति' 'श्रद्धा वा आप' इति विधाय, पृथिवीध्यानपूर्वक्रमपःप्रणयनं कार्यभिति वक्तुं 'मनसा प्रणयतीयं वे मनोऽन्यंवनाः प्रणयती'त्यत्र पूर्वभन्नक्तामपि पृथिवीं वृद्धियानेव इप्रमनयेतिपदाश्यां श्रुतिः परामृश्चति । नच श्रद्धवताम्यां परामृश्चत इति वाच्यम् । कल्पग्यक्रता ग्राह्मणान्तरमनुस्त्य 'पृथिवीं ध्याय'किति पृथिवीध्यानस्य विशेषणन्वने।क्तत्वात् , सायणमाष्ये तथा व्याग्यानात् , अतस्तत्रवात्रापि तच्छव्देन मुख्यं फलमेव प्राह्मिति पृद्धिस्थस्य मुख्यफलस्य परामर्शकं तत्पद्मतस्तथेत्यर्थः ।

अन्ये तु तच्छव्देन 'संज्ञामृर्तिक्लिमि'रिति पूर्वाध्यायान्त्यपादस्थम्त्रोक्तं देहं परामृश्चन्ति । अर्थस्तु तुल्यः ।

तत्कारण सृतैरिति । ज्ञानयोग्यशरीग्कारणभृतभृतस्स्मैः । संस्कृतानां भृतानां कारण-तार्थ तत्परिष्वङ्गमुपपादयन्ति मरणेत्यादि । तद्येति । मृताभिहोत्रकाले । प्रतिदिनसंस्कारार्थ-मिति । साम्परायिकविधा तथान्वार्थम् । तथा च समुपरार्गीकं सम्यक्त्वं भृतविशेषणं सत् परिष्व-ङ्गविशेषणं भवतीत्यतः सम्परिष्वक इत्यर्थः । अस्य क्षिष्टत्वाद् व्याष्ट्यानान्तरमाहः श्रारीरदाहे

#### रिश्मः।

मुख्ये विलम्बात् प्रतिपत्तिरेपेत्यर्थः । प्रतिपत्तियोग्यश्गीरनिष्पत्तिः । एना इति । प्रणयनार्थमुपादाना-देनादेशः । श्रुत्यर्थः स्पष्टो नोच्यतं सर्वत्र । द्वाह्मणेति । ब्राह्मणं सनसेत्याद्यक्तं ततोऽन्यत् । 'पृथिवीं ध्याय'न्निति ब्राह्मणान्तरम् । 'पृथिवीं ध्याय'न्निति पृथिवीध्यानपूर्वकमपःप्रणयनं कार्यमिति वक्तमित्येवं पृथिवीध्यानस्य विशेषणत्वेनोक्तत्वात् । लच्चेविति । तत्रदंशव्देनव । अच्चापीति । सूत्रपि । एवेति । इष्टान्तमद्भावात् । तथेत्यर्थे इति । तस्य मुख्यफलस्येत्यादिगित्यर्थे इत्यर्थः । मुख्यं फलं मोक्ष इत्युक्तम् ।

अन्ये त्विति । शद्भराचार्यादयस्तु । अर्थस्त्विति । सूत्रार्थः, न तु पदार्थः ।

तत्कारणभूनेरिनीति । वहुमग्मत्वादेवकारः । उपेति । स्मेति ज्ञेयम् । मरणेत्यादीति । मरणप्राक्कालव्यवच्छेदक एवकारः । कर्मामोगं मरणासम्भवाच । मृनेति । मृतोऽप्रयं हूयतेऽस्मिन् । 'हु दानादनयोः' । हुयागमित त्रन् । तिस्मन्काले । तथान्वेति । प्रतिदिनसंस्कारार्थम् । दिनिवरामस्य मृताप्तिहोनेत्रेऽभावात् । यागवत् । अत इत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म तथाच्चेति । भाष्ये तत्कारणभूतेरित्यत्र तैरित्यस्य सम्बन्धात्तत्र सहार्थकतृतीयान्तभृतसूक्ष्मपदे । सूत्रे कर्मणोऽविवक्षया ष्वञ्जेरकर्भकत्वेन कर्तरिक्तप्रत्यये चाङ्गी- कृत इत्यर्थः । अतो नैकट्यापेक्षणात्सम्यकपूर्वश्चरीरव्यवधानगहितः । युक्तरेवकारः । च पुनः भृतसम्यक्त्वान- तरम् । पुनः सम्यक्त्वे हेतुमाहुः पूर्वमिति । क्लिप्टेति । नन्वक्भोमान्यथासिद्धिवारकस्य सम्यग्मृतानीति

सम्यक् तमेवासक्तानि । 'तं विद्याकर्मणी समन्वारमेते पूर्वप्रज्ञा चे'ति । जीवपक्षे ज्ञानकर्मणी । कर्मणो हि खरूपभूता आपः । तत्र हेतुः प्रश्ननिरूपणाभ्याम् । 'वेत्य यथा पश्चम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्ती'ति प्रश्नः । 'असौ वा व लोको गौ-तमाग्निस्तस्यादित्य एव सिमे'दित्यादि निरूपणम् । प्रश्ने हि पुरुषत्वं वदति, न देहमात्रम् । तज्ञीवाधिष्टितानामेव भवति । सिद्धवन्कारवचनाच । निरूपणेपि चन्द्रो भवतीति । तत्रापि सोमो राजा चेतनः । न द्यन्याधिष्ठाने द्यन्यस्य दारीरं भवत् । तथा (वर्षा) बरेतोगर्भाश्च । अन्यथापि विनियोगसम्भवात् ।

#### भाष्यप्रकाशः।

इत्यादि। एवं सम्परिष्वक्नं साधियत्वा परिष्वक्तस्य होम्यत्वाय तस्य भूतासञ्जने हेतुमाहुः तमित्यादि। बृहदारण्यके शारीरब्राह्मणे 'अथैनमेते प्राणा अभिसमायन्ती'त्यादिना प्राणेः सहितस्य जीवस्यो-त्क्रमणग्रुक्त्वा, 'स एष ज्ञः स विज्ञानो भवति, तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा चे'त्यनेन जीवद्द्यासम्बन्धिप्रमाणाप्रमाणेन्द्रियजनितं ज्ञानम्, कर्मेन्द्रियजनितं द्विविधं कर्म, मरणाच्यवहित-कालीना 'यं यं वापि सरन् भाव'मित्याद्युक्ता पूर्वचुद्धिश्च तदीयदेहारम्भकारणत्वेन श्राच्यत इति जीवस्य होम्यत्वपक्षे ज्ञानकर्मणी आसञ्जिके । तथाच भृतपरिष्वक्त एव होम्य इत्यर्थः । अबाहु-तेर्गीणत्वं वारयन्ति कर्मण इत्यादि । हि यतो हेतोईच्यरूपत्वात् कर्मणः खरूपभृता आपः। तथाचात्रापां होम्यद्रव्यत्वेनोक्ततया कर्मस्वरूपे अवेशेन केवलं संस्कार्यत्वेनाअवेशादत्राबाहतेगींण-त्वमित्यर्थः । अत्र प्रमाणं वद्तीत्याहुः तत्र हेतुरित्यादि । अव्भोमकाले तासु जीवाधिष्टानं व्युत्पादयन्ति प्रश्ने हीत्यादि सम्भवादित्यन्तम् । तथाच छान्दोग्ये 'प्राणो हि पिता प्राणो माते'त्यत्र प्राणविशिष्ट एव मातृपित्रादिशब्दप्रवृत्तिव्युत्पादनात् तस्य न्यायस्य पुरुषपदेऽपि तुल्य-त्वात् पुरुपत्वं जीवाधिष्ठितानामेव भवति । 'पुरुपौ चात्ममानवा'विति कोशेऽपि मानवपदेन शरीरविशिष्ट एव पुरुषपदशक्तिग्राहणेनात्र तस्य सिद्धवदुक्त्या च प्रश्ने सपरिकरजीवलाभात् । निरूपणे चाङ्गारतया चन्द्रमसः पूर्व सत्ताग्रुक्त्वा आहृत्यनन्तरं 'सोमो राजा सम्मवती'त्यव्भोमसम्भूत-कलावृद्धिकतराजत्वकथनतः प्रजारूपचेतनसाहित्यस्चनेन तेपां चन्द्रसायुज्याङ्गीकारेऽपि यदा रहिमः।

भाष्यस्याक्तिष्टत्वेनास्याक्तिष्टत्वात्कुतो नाक्तिष्टत्विमित चेत् । न । अब्भोमश्चतेः कालिक्षासत्वेन गौणतयाप्युपपत्तेः । 'यजमानः प्रस्तर' इति श्चितिवत् । अतः क्तिष्टत्वादित्यर्थः । व्याख्येति । कर्मणि क्तप्रत्ययबोधकम् । तथा च कर्तिरिक्तप्रत्ययेपि क्तिष्टत्वं बोध्यम् । द्वारीरदाह इत्यादीति । तमेवेति । एवकारोऽत्राकाशादिव्यवच्छेदकः । नात्राकाशादिधर्माः शब्दादीनि सृतस्क्ष्माणि । होम्यत्वेति । अब्भोमे
प्राणाधारकजीवस्य होम्यत्वपक्षे । द्वव्यति । 'करणं कर्म कर्तेति त्रिविधः कर्मसङ्गहः' इति वाक्यात्करणे निवेशेन द्रव्यक्तपत्वात् । प्राणेति । प्राणविशिष्ट इति सप्तम्यन्तम् । तज्जीवेत्यादिभाष्यं विवृण्वनित स्म तस्येति । स्वार्थे कारप्रत्ययान्तसिद्धवत्कारेत्यादिहेतुभाष्यं विवगीतुं हेतुमाहुः पुरुषौ चेति ।
अत्रेति । 'पुरुषवचसो भवन्ती'त्यत्र तस्य पुरुषपदस्योक्तप्रमाणसिद्धविशिष्टपुरुषस्येवोक्त्यत्यर्थः ।
निरूपण इत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म निरूपण इति । 'अपां पुष्पं यो वेदे'ति चन्द्रविषयिण्या
श्रुत्याहुः अब्भोमेति । तसित् भाष्यीयेतिशब्दस्थले । तत्रापीति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म प्रजारूपेति ।
'अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्ये'ति श्रुतेरपां पुष्पं चन्द्रश्चेतनः । स्म्चवनेति । सम्भवतीत्यस्य सम्भवानु-

१ वर्षाचरेतोगर्भाश्रेति रिझ्मपाठ आदर्शेषु कुत्राप्यदर्शनाचात्र रक्षित इति । २ प्रतिपादयन्तीति पाठः ।

जीवसाहित्येऽप्यपामेव मुख्यत्वम् । शरीरवत् । अयं होमस्तत्र तथा तं जनयन्तीति न दुःग्वहेतुः ।

#### भाष्यप्रकाशः।

द्वितीयाद्याहुत्या वृष्ट्यादिरूपता, तदा अन्याधिष्ठानाद्न्यदीयदंहासम्भवेन, वर्षस्रोपर्पातेऽत्रस्य मांसादिभावे रेतमो वृथापाते गर्भस्य स्नावादां च पुरुपभावाभावेन, तेः फलोपहितेः सर्वरिप सप-रिकरजीवस्व होम्यत्वेन लाभाचेत उन्क्रमणे संस्कृतभूतेः सम्परिप्वक्त एव रहतीत्यर्थः । एवमत्र श्रोतन्यायदर्शनेन सम्परिप्वक्तस्याप्याचित्यं साधितम् ।

नतु यद्युत्क्रमणमारभ्य जीवसाहित्यम्, तदा अपामेव क्रुतो होम्यत्वमुक्तमित्यत आहुः जीवेत्यादि । यथा वाजसनेयिनां पष्टेऽयावयां पुरुपस्य होम्यत्वे शरीरस्य मुख्यत्वम्, तद्भद्र प्रथमहोमेऽपां मुख्यत्वम्, अतस्तासामेव होम्यत्वोक्तिरित्यर्थः । नतु तथापि दुःखहेतुत्वादेवं होमस्यापि वराग्यहेतुत्वमेव वक्तव्यमित्यत आहुः अर्थामित्यादि । अयं देवः कृतो होमः पष्टे पर्याये ब्रह्मत्वोक्तगमनयोग्यं गाम्यरवण पुरुपं देवा जनयन्तीति, याच्विक्मसुखवत् परिणामसुखदत्वादनिममानत्येव तत्र स्थितेश्च न दुःखहेतुः, अतो नास्योपाग्व्यानस्य वराग्यमात्रहेतुत्वमित्यर्थः । नच जीवस्य विद्युत्वात् प्राणानां च देवरूपत्वेनाशुद्धभावान्न होमार्हत्वमिति शङ्क्ष्यम् । तेत्तिरीयोपनिपदि विरजाहोमे प्राणवृत्तीरारभ्यात्मान्तरात्मपरमात्मपर्यन्तं शोध्यत्वश्रावणात् । नच परमात्मनोऽन्तर्यामिणः किं शोधनीयमिति शङ्क्षयम् । प्रेरणस्वेव शोध्यत्वात् । अन्यथा असत्कार्येऽपि प्रेरयेत् । इदं च तृतीयस्कन्वे विदुरवाक्ये 'हृदि स्थितो यच्छित भक्तिपृत' इत्यत्र सुनोधिन्यां व्याख्यातम्। अतो न शङ्कालेशः । नच तर्हि विरजाहोमादेव शृद्धिरस्त, किं पुनराहुत्येति शङ्क्षयम् । तत्र

#### रिश्मः

कूठो व्यापारो वाच्योर्थः । प्रजया रूप्यते यश्चेतनम्तत्साहित्यं सूचितार्थः । नहीत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म नेपामिति । हुतावंशानाम् । वृष्ट्यादीति । चन्द्रस्य तथा । अन्येति । अन्याधिष्ठाने सति अन्या-धिष्ठानाचन्द्राधिष्ठानादन्यम्य जीवस्य शरीरं न हि भवेत् । तस्य विवरणं अन्यदीयेत्यादि । जीवीयदे-हासम्भवेन । तथा वर्षेत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म वर्षस्येति । स्नावादाविति । आदिना पातः । तथा वर्पान्नरेतोगर्भाश्च पुरुषा न भवेयुरिति भाष्यार्थः । तैः प्वांक्तेः फलं पुरुषत्वं तदुपहितैर्विशिष्टैः । सपरीति । परिकरत्वं ज्ञानोपयिकदेहकारणत्वम् । एवेति । सर्वसम्मत्येवकारः । प्रश्नश्चतिविरोधाद्वा । अत्र पूर्वी लाभान्तो हेतुरुत्तरोपि। तत्रोत्तरहेनो निरूपणादिवाक्येष्वन्ते इतिशब्दं योजयित्वा इतिहेतुनेति व्याख्येयम् । तानि प्रकाशे तृतीयान्तेर्वाक्येविवृतानि । एतेर्हेतुभिरन्यथाप्यपुरुषत्वेनापि विनियोगसम्भ-वादित्यन्यथेत्यादिभाष्यार्थः । अत इत उत्क्रमण इत्यादिरिति भाष्यप्रकाशार्थः । एवमिति । प्रश्ननिरूपणं श्रोतन्यायः । अपना जीवसत्ता । पष्टेऽग्नाविति । 'तस्याग्निरवाग्नि'रित्यादिनोक्ते । अपामिति । भविष्य-च्छरीरयोग्याणाम् । एवेति । पष्टाशिश्चतेरवकारः । पष्टाशिर्वृहदारण्यके श्वेतकेतुत्राह्मणेप्यस्ति । एवेति । ज्ञानयोग्यदेहहेतुत्वव्यवच्छेदकः । सान्विकेति । 'यत्तदग्रे विपमिव परिणामेऽमृतोपम'मिति वाक्यात् । अनभीति । सतस्य भयनाम्नोऽनुवर्तनात्तथा । अभिभानस्याश्रुतत्वादेवकारः । देवेति । तृतीयस्कन्धे स्पष्टम् । प्राणवृत्तीति । 'अपानं मे शुध्यन्तां ज्योतिरहं विरजा विपाप्मा भ्यास स्वाहे' सेव-मादिश्रुतिभिरारभ्य 'आत्मा मे शुध्यन्तां ज्योतिरहं० परमात्मा मे शुध्यन्तां ज्योति० स्वाहे'त्येवम् । मेरणेति । तत्कर्तृकप्रेरणस्य । एवेति । अन्यव्यवच्छेदकः । पूर्वपक्षदोपोद्गारं तच्छव्दार्थीयत्वेनाहुः होम

## तसात् प्रश्निक्षपणान्यथानुपपत्त्या सम्परिष्वक्त एव संस्कृतै भूतै रहतीति सिद्धम्?

### त्र्यात्मकत्वातु भूयस्त्वात् ॥ २ ॥

नतु कथं भूतसंस्कारमात्रत्वमवगम्यते, यावता प्रश्ननिरूपणाभ्यामाप एवा-वगम्यन्ते । नच तावन्मात्रसंस्कारकत्वम् । नियामकाभावात् । 'अस्थि चैव तेन मांसं च यजमानः संस्कुरुत' इति विरोधश्चेति शङ्कां निराकरोति तुशब्दः ।

#### भाष्यप्रकाशः।

'विरजा विपाप्मे'ति पदाभ्यां रजस्तमोनिष्टत्तिरेवाशासिता, न तु सत्त्वस्थापिति सत्त्वस्थापि निष्टत्त्यर्थ तस्या आवश्यकत्वादिति । सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि । होमे अपां गौणत्वस्य परिहृतत्वात्, श्रोतन्यायस्थोपदिर्शितत्वात्, होमप्रयोजकानां पूर्वजन्मीनानां निष्कामकर्मणामेव संस्कृतसक्ष्मभूतोपस्थापकत्वात्, अब्भोमस्य द्युलोकाग्रावुक्तत्वेन तत्फलस्य सोमराजात्मकत्वेन च स्यूलशरीरारम्भकस्यूलभूतसंस्कारकत्या, तत्प्रयोजकलिङ्गशरीरसापेक्षत्वात्तदनागमने प्रश्ननिरूपणा-नुपपत्त्या, तदागमनस्यैव देवविलम्बे कारणत्वात् संस्कृतभूतैः सम्परिष्वक्त एव रहिति, न तु होमानन्तरं भूतसम्बन्ध इति सिद्धमित्यर्थः ॥ १॥

त्र्यात्मकत्वात्तु भ्रयस्त्वात् ॥ २ ॥ अत्रैव किश्चिदाशङ्क्य परिहरतीत्याशयेन तुशब्दं व्याक्कविन्ति निन्वित्यादि । यावतिति । यतः । अवगम्यन्त इति । होम्यतया संस्कार्यत्वेन ज्ञायन्ते । तावन्मात्रसंस्कारकत्वमिति । देवानां सर्वभूतसंस्कारकत्वम् । मात्रं कार्त्स्ये । तथाचोपलक्षणतया भूतान्तरावगमाङ्गीकारे नियामकाभावात्, 'अस्थी'त्यादितैत्तिरीयश्चत्यन्तरे स्थूलभूतरूपास्थ्यादिसंस्कारस्य पूर्वमेव सिद्धतया तदिरोधाच, जलमात्रसंरकार एवात्राङ्गीकार्य इत्याशङ्कामित्यर्थः ।

#### रहिमः।

इत्यादिना । परीति । जीवसाहित्य इत्यादिभाष्येण परिहृतत्वात् । उपेति । प्रश्ने हीत्यादिसम्भन्वादित्यन्तेन भाष्येण तथा । होमप्रेति । सिद्धान्तायारब्धभाष्येण । एवकारार्थस्तु भाष्यव्याख्यानावसर उक्तः । न हीत्यादिभाष्येणोक्तदेवविठम्बे कारणं ठिङ्गरारीरागमनं वक्तुं प्रश्ननिरूपणान्यथेत्यादिभाष्यं विवरीतुमाहुः अवभोमस्येति । तत्प्रयोजकेति । स्थूलभृतप्रयोजकेत्यर्थः । तदनेति । ठिङ्गरिरानागमने । प्रश्ननिरूपणयोः पुरुषपदघटितत्वादन्यथा ठिङ्गागमनकल्पनं विनानुपपित्तस्तया । अनुपपित्तस्तु अर्थान्तरकल्पनया समाधेयत्वेनोच्यमानप्रमाणसिद्धयोर्थयोर्द्धयोर्थयोः परस्परप्रतिघातः । तदागमनेति । ठिङ्गागमनस्य । एवकारः स्थूलभृतसंस्कारकाब्भोमस्य चन्द्रद्वारकस्य व्यवच्छेदकः । उपस्थितत्वात् । अग्रिमभाष्यं विवृण्वन्तोऽन्यथानुपपित्तकार्यभूताया अर्थापत्तेरन्यथानुपपत्तिसमाधानाया-र्थान्तरकल्पनरूपायार्थान्तर्गतार्थान्तरमाहुः संस्कृतैर्भृतैरिति । इमान्युक्तप्रतिचातसमाधायकानि । विवृण्वित्ति सम सम्परीति । एवकारो बहुसंमत्या ॥ १॥

ज्यात्मकत्वातु भ्रयस्त्वात् ॥ २॥ निन्दित्यादीति । अवगम्यत इति । अपामवगम्यते । यावतेत्यव्ययं हेतावित्याहुः यत इति । पूर्वपक्षिमतत्वान्निरूपणग्रहणम् । सिद्धान्ते निरूपणे उत्तरे केवलापामवगमनं नास्तीति । सूत्रव्याख्यानयोरज्ञानादेवकारः । सर्वभ्रतेति । अन्मोमद्वारा । श्रुतीति । 'तं विद्याकर्मणी'ति पूर्वसूत्रभाष्योक्ता श्रुतिरतोऽन्या श्रुति रिश्च चैवे'तिश्रुत्यन्तरं तस्मिन् । पूर्वमेवेति । विचारात्पूर्वमेव । प्रसिद्धरेवकारः । चकारार्थमन्यमप्याहुः जलेति । एवकारो भूतसंस्कारव्यवच्छेदकः । ३ अ०भा०र०

अपामेव ग्रह्णेन तेजोऽवन्नानि गृहीतानि ज्ञातव्यानि । कुतः । त्र्यात्मक-त्वात् । लोकादिनिर्माणानन्तरभावित्वात् ता आपि स्त्रृहृत्कृता एव । अतस्त्रयोपि गृहीता अपां ग्रहणेन । उपलक्षणत्वेऽप्यपामेव ग्रह्णे हेत्वन्तरमाह भ्र्यस्त्वात् । शुद्धत्वात् विशेषाभावानमध्यभावाच । दीक्षिततुल्यत्वेन भारूपत्वेनाग्रे वक्तव्यन्वात् । शुद्धापामेवेदं शरीरम् । बहुहेतुकत्वमेव भ्र्यस्त्वम् । बहुधा परिणामाच ।

भाष्यप्रकाशः

मिद्धान्तं व्याक्चर्वन्ति अपामित्यादि । हेत्वन्तरप्रयोजनमाहुः उपलक्षणत्व इति । त्रिषु तुल्य इति शेषः । भूयस्त्वादित्यस्य नियामकभूयस्त्वमर्थ इति तानि व्याक्चर्वन्ति शुद्धत्वादित्यादि । 'आपः स्वभावतो मेध्या' इति स्मृत्याऽपां स्वभावतः शुद्धत्वात् प्राणाप्यायकतया सर्वपोषकत्वस्य साम्येन विशेषाभावात् , रसमयतया तेजोऽन्नयोः सङ्गाहकत्वेन तदुभयमध्यभावाच अग्रे बृहदारण्य-कोके पष्टे पर्याये भाम्वरवर्णपुरुपतायां दीक्षिततुल्यत्वेन अञ्जनकभारूपत्वेन वक्तव्यत्वादिदं प्रस्तुतं शरीरं शुद्धापामेव शुद्धाप्पप्रधानमेवेत्येकं नियामकम् । किश्च । पयःसोमादिरूपबहुहेतुक-

अपामिन्यादीति । एवकारेणान्नतेजसी व्यवच्छिद्येते । त्रिग्रह्णे गौरविमति भावः । तर्हि न्यूनताख्यिन-ग्रहस्थानापत्तिरत् आहुः नेजोऽबन्नानीति। उपलक्षणेनेति भावः। त्र्यात्मकत्वादिति। अपाम्।ताश्चा-त्रिवृत्कृतास्त्रिवृत्कृताश्च । तयोरत्र ब्रह्माण्डनिष्ठास्त्रिवृत्कृता गृह्यन्त इत्याहुः लोकादीति । आदिना पुरुषः लोकानन्तरं भवनात् । छान्दोग्ये 'यथा सोम्येकेन मृत्पिण्डेन सर्व मृण्मयं विज्ञातं स्या'दित्यादिश्रुतेः । एत-त्कण्डिकानन्तरं द्वितीयकण्डिका 'सदेव सोम्ये'त्यादिः। तत्र त्रिवृत्करणम्। तत्र त्रिवृत्करणं ब्रह्माण्डीयं पौरुषं चेत्यापः त्रिवत्कता एव । लोकत्रयात्मकब्रह्माण्डनिर्माणानन्तरं पुरुपनिर्माणानन्तरं च भवन्तीति । लोकादि-निर्माणानन्तरभावित्वादिति हेतुः । 'हन्तेयं देवतेक्षत हन्ताहिममास्तिस्रो देवता अनेन जीवेनात्मनानुप्र-विक्य नामरूपे व्याकरवाणीति, तासां त्रिवृतं त्रिवृतमेकेकां करवाणी'ति श्रुतिः विराङ्विषया । प्रस्पविषया तु 'यथा खलु सोम्येमास्तिस्रो देवताः पुरुषं प्राप्य त्रिवृत्रिवृदेकेका भवति तन्मे विजानीही'ति 'अन्नम-शितं त्रेधा विधीयत' इत्यादिश्च । एवकारस्तु लोकादि द्युलोकादि । आदिना पर्जन्य-पृथिवी-पुरुष-योपा याद्याः । तदनन्तरमापस्त्रिवृत्कृता इति । अत इति । ठाघवादुपरुक्षणात् त्रयोपि ब्रह्माण्डीयास्त्र-योप्यर्था गृहीताः । तुल्य इति । सप्तम्यन्तम् । भाष्ये एवकारोऽन्नतेजसोर्व्यवच्छेदकः । इत्यस्येति । शब्दस्य। नियामकं प्रवर्तकम्। तानीति। भ्यस्त्वमपां कार्यमतोष्टावपां कार्याणि तानीत्यर्थः। तत्र 'क्वेदनं पिण्डनं तृप्तिः प्राणनाप्यायनोदनम् । तापापनोदो भूयस्त्वमम्भसो वृत्तयस्त्विमा इति वाक्योक्तं प्राणनं जीवनं कार्यम् । तदाहुः आप इत्यादिना । आप्याय आप्यायनं प्राणसन्तर्पणम् । तत्कार्यमाहः प्राणाप्यायकेति । क्रेदनमपां कार्यमाहः रसमयेति । क्रेदनमार्डीकरणमन्नतेजसोः । पिण्डनं च । तच संग्रहः चूर्णीभूतानां पिण्डतायपादनम् । तद्भयेति । तेजोबन्नानीति भाष्ये तद्भयमध्यभावः । छान्दोग्ये चायं मध्यभावः । तृप्तितापापनोदावपां कार्ये आहः अग्र इति । दीक्षिततुल्यत्वेन विद्या-स्वादीक्षितः दीक्षामितः । दीयन्ते इन्द्रियाणि क्षीयन्ते पापानीति दीक्षा । क्षत्रियविद्यात्वेन तुल्यशब्दः । ब्राह्मणदीक्षिततुल्यः क्षत्रियदीक्षितः । पूर्वानुवाके क्षत्रियविद्यात्वम् । दीक्षितस्य क्षुधादिनिवृत्त्या सन्तर्प-णम् । तदब्देहस्यापां कार्यम् । तापापनोदमाहुः अञ्जनकेति । 'ते य एवमेतद्विदु'रित्यादिना । पुनरावृ-त्तिपर्यन्तार्थोक्तेर्बहरूपस्याञ्जनकभारूपत्वं तेन । ब्रह्मभूतस्य तापापनोदोऽप्सत्तारूपाब्देहेन । ग्रद्धापामि-त्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म इदं प्रस्तुनिमत्यादि । शुद्धापां संस्कारकापाम् । शुद्धानां भूतानामपामिति वा। तदाहः शुद्धाबिति। एवकारो बहुसंमत्या। नियामकमिति। कार्यमुपलक्षणत्वेप्यपामेव ग्रहणे । बह्बित्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति किश्चेति । भूयस्त्वं कार्यमपामत्र । पयःसोमादिपदेन सान्नाय्यौषधि-

## द्रव्यभूयस्करत्वं च । तस्मानियामकानां भूयस्त्वाद्पामेव ग्रहणम् ॥ २ ॥ प्राणगतेश्च ॥ ३ ॥

वैदिकीं युक्तिमुक्त्वा लौकिकीमाह । प्राणस्य गितः प्राणगितः । 'तमुत्का-मन्तं प्राणोऽनूत्कामती'ति प्राणाप्यायनजनकत्वादपाम् । प्राणो गच्छन् स्वाप्यायकं गृहीत्वैव गच्छित । जलौकावदन्यत्र देहसम्बन्धः । मुक्तौ न प्राणा

#### भाष्यप्रकाशः।

त्वमि भ्र्यस्त्वम् । एवकारोऽप्यर्थे । किञ्च । दृष्टचन्नरेतःशोणितरूपेण बहुधा परिणामादिष भ्र्यस्त्वम् । तथा द्रव्यभूयोवरेण द्रव्यभूयस्करत्वादिष भ्र्यस्त्वम् । तसाद्धेतोर्नियामकानां भ्र्यस्त्वादिषामेव ग्रहणम्, न तु भ्र्तान्तरनिद्यस्यर्थम् । नच श्रुत्यन्तरिवरोधः । अस्थिमांसयोः स्थूल-देहिनिद्यत्तावेव निद्यत्तत्वात् । अतोऽग्रिमदेहार्थे सर्वसंस्कार एव युक्त इत्यर्थः ॥ २ ॥

प्राणगतेश्व।। ३।। स्त्रप्रयोजनमाहुः वैदिकीमित्यादि । युक्तिमाहुः प्राणो गच्छित्तित्यादि । 'काममपः पिन, आपोमयः प्राणः, पिनतो न निच्छेत्स्यती'त्यत्रापां प्राणाप्यायकत्वं सिद्धम्। लोके च पिथकः स्वाप्यायकं गृहीत्वेच गच्छतीत्येषा लोकिकी युक्तिरित्यर्थः । एतेन वाद्धानसी अपि स्वाप्यायकं गृहीत इत्यपि नोधितम्। तेन संस्कृतभूतस्क्ष्मोपस्थापिका दृष्टसामग्री दृष्ठिता । लिङ्ग-श्रीरावियोगे कर्मसत्तारूपं कारणमपि स्वितम् । तेन देवकृतहोमे निलम्बाभानोपि साधित इति सर्वापि पूर्वपक्षयुक्तिः परिहृतेति नोध्यम्। ननु प्राणोत्क्रमणं त्वन्यत्रापि वर्तत इति, अत्रैव निशेष-विचारः किमिति कियत इत्याकाङ्कायां निचारे हेतुमाहुः जल्हीकाचित्यादि । अन्यत्र पूर्वप्रज्ञाप्राधान्येन गमनं यत्रोच्यते, तस्यां श्रुतौ 'यथा तृणजलायुका तृणस्थान्तं गत्वात्मानस्रुपसंहरती'ति दृष्टान्तस्थोक्तत्वात् तदानीमेव देहसम्बन्धः । सद्योसुक्तौ तु 'न तस्यात् प्राणा उत्क्रामन्ती'तिश्रुतेर्न रिश्चः।

विद्ये । सान्नाय्यं पयः । आदिना वेदान्तीयं भ्यस्त्वम् । पयःसोमादिरूपे बहुभूयस्त्वम् । तस्य हेतुत्वमिष्वित । स्वार्थे कः । भूयस्त्वमिति । भूयस्त्वं यद्यपि कार्यं तथापि कर्तृप्रत्ययाद्भूयस्त्वमपां धर्मः । बहुधेति भाष्यं विवृण्वन्ति सम किश्च । वृष्टीति । नोदनं प्रेरणं कार्यमुक्तम् । तच्च प्रवाहादाविति तथा । द्रव्येतिभाष्यं विवृण्वन्ति सम तथा द्रव्येति । पृथिव्यां तथा । अयं वरः षष्ठस्कन्धे । कर्तिर प्रत्यय इति भावः । तस्मादिति भाष्यं विवृण्वन्ति सम तस्मादित्यादि । नियामकानामिति । अपकार्याणाम् । एवकारेणान्नतेजसोर्व्यवच्छेदः क्रियते । एचेति । प्रसिद्धेः । एचेति बहुसंमत्या ॥ २ ॥

प्राणगतेश्व ॥ ३ ॥ युक्तिमिति । अपामेव ग्रहणे युक्तिं ठौकिकीं योजनाम् । 'युक्तिर्न्याये च योजन' इति विश्वात् । इत्यन्नेति । छान्दोग्ये । गृहीत्वैवेति। परीक्षित्त राजेत्यन्यदेतत् । एतेनेति । वाष्म्रानः सापेक्षगमनग्रहणेन । गृह्णीत इति । 'यन्मनसा ध्यायित तद्वाचा वदित यद्दित तत्करोती'ति श्रुतेर्गृह्णीतः । हष्टेति । अदृष्टिमन्नातीन्द्रियेन्द्रियदेवतारूपा होमकर्त्री । मोक्षाभावािष्ठङ्गश्ररीरावियोगमाहुः लिङ्गिति । कर्मणां प्ररोहैकस्वभावत्वेन । विलम्बेति । यतः कर्मसचिवा देवाः । अन्येवेत्येन्वकारोऽन्यौपश्चेषिकाधारत्यवच्छेदकः । अन्यन्नेति । प्रकारेषु । श्रुताविति । 'तं विद्याकर्मणी समन्यान्रसेते पूर्वप्रज्ञा चे'ति श्रुतौ । उक्तत्वादिति । दशमस्कन्ध उक्तत्वात् । पुराणेति । द्वितीयस्कन्धे

गच्छन्ति। क्रममुक्ताविप देहसम्बन्ध इति पौराणिकाः। देवभाव इत्यौपनिषदाः। अतो द्रे प्राणगतिरत्रैव। अतोऽपां संश्लेषो वक्तव्यः। चकारात् 'विचाकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा चे'ति कर्यसहभावं बोधयति श्लुतिः। तस्माद्द्शिः परिष्वक्तो गच्छति॥ ३॥

#### भाष्यप्रकाशः।

प्राणा गच्छन्ति। ऋममुक्तावि 'वैश्वानरं याति विहायसा गतः सुपुम्नया ब्रह्मपथेन शोचिषे'-त्यादिभिर्देहसम्बन्ध इति पुराणाचार्याः छुकाद्यः स्चयन्ति । उद्गीथब्राह्मणे तु प्राणानां देवभाव-स्तदुपासनयेत्योपनिपदा आहुः । अतो दृरे प्राणगतिरत्रेवास्मिनेव प्रकारे । अतः सद्योमुक्तिं विहाय सर्वत्र देहसम्बन्धोऽस्तीत्यत्राप्यावद्यक इत्यपां संश्लेपो वक्तव्यः । श्रुतिश्र कर्षसहभावं बोधयतीत्य-तोऽपि तथेत्यतत्त्रयोजनं विद्यापविचारस्थेत्यर्थः ।

एतेन 'उपाधिकल्पितावच्छेदः परमात्मेंच जीवः, स च सक्ष्मदेहपरिष्वक्तो रहित । तस्य कर्मापस्थापितप्राप्यदेहिविपयाया भावनाया दीर्घीभावमात्रं जलोकावदुपमीयत' इत्येकदे-िश्चमतम् । 'स्वर्गे नरके वा यत्र फलभोगस्तत्र तादशां भृतमात्राणां सुलभत्वमात्मनां व्याप-कत्वात् करणानां चाहङ्कारिकत्वेन तथात्वात् तत्र दृत्तिलाभमात्रम्, न तु कस्यापि गम-न'मिति सांख्यमतम् । 'मनसो नित्यत्वात् तदेव भोगस्थानपर्यन्तं गच्छिति, इन्द्रियाणि त्विभनवानि जायन्ते । तदात्मनम्तत्र दृत्तिलाभाद्भोग' इति काणभ्रजमतम् । एवमन्येपां बाह्यानां च यानि मतानि 'जीव एवोन्धुत्य देहादेहान्तरं गच्छिती'ित, 'देह एवातमा, स च नश्यतीित न कस्थापि गमन'मित्यादीनि तानि सर्वाण्येवापास्तानि ॥ ३ ॥

### रक्ष्मिः।

सूचयन्ति श्रीभागवताद्याचार्याः । दृर इति । सद्योमुत्तयादौ तु हृदो वहिर्भगवति शरीरान्तरे च समीपा । अत इत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म अत इति । अन्नापीति । अत्र प्रकारे । वक्तव्य इति । भूतसंस्कारार्थम् । चकारादित्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम श्चितिरिति। भाष्योक्ता श्चिति। तथेति। देहमम्बन्धः । किञ्च, भाष्ये तस्मादित्यस्य लौकिकयुक्तिसद्भावादित्यर्थात्तथाऽद्भिः परिष्वक्तो गच्छति । एतेनेति । अणोहत्कमणसाधनेन । एवकागेऽन्यव्यवच्छेदकः । रहिनीति । अन्तःकरणावच्छिन्नो जीवो भवतीत्यन्तःकरणावच्छिन्नत्वं स्वरूपसम्बन्धविशेषो रहित । भावनाया इति । 'तं विद्याक-र्मणी' इति श्रुत्युक्तप्रज्ञायाः । ज्ञानरूपत्वेन जीवसाम्यात्फलसाधनयोर्वेयधिकरण्याभावाय । मात्रचोक्ता-वच्छेदे परमात्मनोऽविकृतत्वं व्यवच्छिद्यते। जलौकेति। 'जलौकासद्दशो बुद्धिरूपभावनादीर्घीभाव' इति वाक्यान् तक्षणत्वेन पूर्वं ज्ञातस्य ततः पदार्थस्फुरणेन स्फुरितस्य सादश्यस्य संस्कारेण शब्दाभिव्यक्तौ दृष्ट-संवादनिश्चितप्रामाण्यस्य च वाक्यस्य च सहकारेणायं दीर्घीभावपदवाच्य इत्यपमीयते । सुलभेति । अदृष्टवशात् । अदृमिति सांख्ये प्रसिद्धम् । करणानामिति । इन्द्रियाणामाहङ्कारिकत्वेनाहङ्कारस्य मनो-**मेदत्वेन तथात्वात्** सुरुभत्वात् । तन्त्रेति । देहान्तरं वृत्तिरामस्थाने । मात्रचा गमनव्यवच्छेदः । भोग इति । सुखदुःखसाक्षात्कारः । जीव इति । देहेन्द्रियसम्बन्ध आत्मेति मुण्डाः । 'बुद्धिश्चित्तं समालम्ब्य तता निर्विषयाथवा । खरूपविषयाहं धीर्जीव इत्यिभधीयत' इति दिगम्बराः । समेति । विषयीकृत्वा तता । देह आत्मा उक्तः । द्विसम्बध्यते । देहजन्यत्वं देहत्वम् । एवकारोऽतियुक्तया । तानीति । मतानि । एवेति । खस्य परमार्थादेवकारः । अपेति । गौणगमनापत्त्या तथा ॥ ३ ॥

## अध्यादिगतिश्चतेरिति चेन्न भाक्तत्वात् ॥ ४ ॥

श्रुतिविरोधं परिहरति । परस्परिवरोधे व्यवस्था वा बोध्यते । नतु 'यत्रास्य पुरुषस्य मृतस्याग्निं वागप्येति, वातं प्राण' इत्यादिना अग्न्यादिगतिः प्राणानां श्रूयते । नच 'ओषधीलोंसानि वनस्पतीन् केशा' इत्यत्र प्रत्यक्षविरोधात् वाधित-विषयेयं श्रुतिरिति वाच्यस् । आध्यात्मिकेन्द्रियमध्यपाताल्लोमकेशा अप्याध्यात्मिका एव प्राह्याः । यैः कण्डूलावण्यप्रतीतिः । दृश्यमानानि तु गोलकस्थानानि । तस्मात् प्राणोत्त्रमणश्रुतिरश्यादिभावश्रुत्या वाध्यत इति चेत् । न । भाक्तत्वात् । प्रकरणव्यतिरेकेणासुक्तविषये प्रवृत्ता भाक्ता भवित ।

#### भाष्यप्रकाशः।

अर्यादिगतिश्वतेरिति चेन्न भाक्तत्वात् ॥ ४॥ सत्त्रप्रयोजनमाहुः श्वतीत्यादि । पश्चद्रयमिप सिद्धान्तिविवरणे व्युत्पाद्यम् । पूर्वपक्षांशं व्याक्चर्वन्ति नन्वित्यादि । विषयश्वतिस्तु बृहद्गरण्यकः
आर्तभागब्राह्मणस्या । एकदेशिभिः प्रतिपादितमस्याः श्वतेभीक्तत्वं निपेधन्ति नचेत्यादि । लोमकेशयोरनप्ययवतोरप्ययकथनेन वाधितिविषयत्वात् सा श्वतिर्भरणसमय इन्द्रियाधिष्ठातृक्तियमाणोपकाराभावात् कार्यमकुर्वदिन्द्रियजातमपीतिमव भवतीति गौण्या वोधयन्ती भाक्तत्यादुस्तकेत्यर्थः ।
निषेधे हेतुमाहुः आध्यात्मिकेत्यादि । तथाच प्रायपाठवलाल्लोमादीनामाध्यात्मिकत्वे निश्चिते
हश्यमानानां लोमादीनां गोलकान्तरवत् स्थिताविष श्वतेर्वाधितविषयत्वाभावात्र तया रीत्या
भाक्तत्विमत्यर्थः । हेतुं विवृण्वन्तो विविद्धतं भाक्तत्वं स्फुटीक्चविन्तं प्रकरणेत्यादि । उक्तश्चतौ
मरणावस्था सिद्धवदन्द्यते । सा च ग्रुक्ताग्रुक्तयोस्तुल्या । तत्र ग्रुक्तस्येन्द्रियाणां 'अत्रैव समवनीयन्त'

### रहिसः।

अग्रयादिगतिश्चनेरिति चेन्न भाक्तत्वात्॥४॥ विषयेति। 'यत्रास्य पुरुषसे'त्यादिः। विषयशब्दत्रयोगस्तु प्राणोत्कमणश्चितिं विधिमुखेन विचार्य निषेधमुखेन विचारयन्तीति । एकदेशिमि-रिति । शङ्कराचार्यादिभिः। अनप्ययेति। कृष्णाजिनं ब्रह्मेति संहितायाः। 'मृता वा एषा त्व'गिति तु 'न ब्रह्मविदां कचित्कुत्सितत्वं प्रतिभाती'ति भाष्यात्। यद्वा। प्रत्यक्षविरोधादनप्ययवतोः। अप्ययेति। तेन 'ठोमानि औषधीरपियन्ती'तिवचनविपरिणामं कृत्वा पूर्वेणाप्येतीत्यनेनान्वयः। केशा वनस्पतीनपियन्तीति च । बाधितो विषयोप्ययठक्षणो ययोस्तत्त्वात् । अपीतमिति । अपिगतम् । प्रायेति । अभ्यादिप्रायपाठवलात् । निश्चितः इति । उपनिपत्प्रसिद्धत्वेपि वह्नचादीनां स्वाधिभौ-तिकमुखसम्बन्धाद्वागाद्याध्यात्मकं रूपं भवतीति । भाष्ये । एवकारः प्रायपाठप्रामाण्यात् । किश्चितः । किश्चितः ह्वते । उपनिपत्प्रसिद्धत्वेपि वह्नचादीनां स्वाधिभौ-तिकमुखसम्बन्धाद्वागाद्याध्यात्मकं रूपं भवतीति । भाष्ये । एवकारः प्रायपाठप्रामाण्यात् । किश्चितः विवृण्वन्ति स्म इद्येति । ठोमादीनामोषधिवनस्पतीनां विराजो ठोमादीनाम् । धादिना केशाः। विराजो वनस्पतयः । तस्मादित्यादिमाष्यं विवृण्वन्ति स्म श्चुतेषादिना । न त्योति । प्राणोत्कमणश्चितिस्यादिनावश्चर्या वाध्यत इति न तया एकदेश्चक्तरीत्या भाक्तत्वमिति भाष्येण सहार्थः। गौणमुख्यन्यायेन समबलत्वाभावाद्वाध्यत इत्युक्तम् । समबलत्वे विकत्प एव । मतुस्मृते । उत्तिति । 'यत्रास्य पुरुपस्थे'त्यादिश्चते । स्मिन्द्वदिनि । न त्यस्माद्वेतोर्वागिभिम्-

'अथ हैनं जारत्कारव आर्नभागः पप्रच्छे'त्यत्र ग्रहनिरूपणानन्तरं मृत्युं पृष्ट्वा निर्माणप्रक्षे, 'नामैव न जहात्यन्यज्ञहाती'ति प्रतिज्ञाते, प्राणोत्क्रमणप्रक्षे, 'ने'ति प्रतिवचने, वागादीनामस्यादिभावानुवादः। ततो मन्नणाज्ञीवस्य ब्रह्मभावोऽवग-म्यते। सामस्या गतत्वात्। 'तौ ह यद्चतु'रिति कर्मप्रशंसा भिन्नप्रश्लोत्तरा।

#### भाष्यप्रकाशः।

इति श्रुतेत्रेक्षणि लयो वा, 'म वाचमेव प्रथमामत्यवह'दिति श्रुत्युक्तरीत्या देवमावो वा भवतीति देवभावपक्षमादाय प्रयुक्तयं श्रुतिः प्रकरणव्यतिरकेणामुक्तविषये त्वयोच्यत इति तत्र प्रवृत्ता अप्ययमिव वोधयन्ती भाक्ता भवतीत्येवं भाक्तत्विमत्यर्थः। एवमविरोधपक्षो विवृतः। द्वितीयं विवरीतुं विषयश्रुतेः मर्वमर्थमाहः अश्रेत्यादि । स्ट्रम्यं प्रष्ट्वेति । 'कास्वित् सा देवता यस्या मृत्युरक्'मित्यन्ति मृत्युविषयकं प्रश्नं कृत्वा । प्राणोत्क्रभणप्रश्नं, नेति प्रतिवच्चन इति । 'उदसात् प्राणाः क्रमन्त्यादो ने'ति प्रश्नेः तत्र च नेति शत्वचनं । ततो 'यत्रास्य पुरुपस्य मृतस्ये'त्यादिना वागादीनामस्यादिमावानुवादः। ततः 'कायं तदा पुरुपो भवती'तिप्रश्ने, 'आहर साम्य हस्त'मित्यादिना मचणाजीवस्य श्रुभावं।ऽवगम्यते । गांतारिकभोगमामग्र्या गतत्वात् । नच मचणव्याख्यानश्रुतो कर्मप्रशंसाया उक्तत्वान्मत्रणस्य न जीवत्रवभाववोधकत्विमिति शङ्क्यम् । 'तो होत्क्रम्य मच- याश्चकृतु'रित्यननेव समापनात् । ततः 'तो यद्चतु'रित्यादिनोक्ता या कर्मप्रशंसा सा एतद्भिक्त-

रश्चिमः ।

प्यतीति साध्यवत्। स वाचिमिति । वृहदारण्यकेन्ति । स प्राणः । अत्यवहत् खखरूपं प्रापितवान् । तज्ञेति । अमुक्तविषये प्रवृत्ताप्ययमिवाप्यय भाक्तं वोधयन्ती भाक्तत्यर्थः । द्वितीयमिति । पररपरेति भाष्योक्तं व्यवस्थापक्षम । अथेत्यादीति । भाष्ये । एनमित्यादि । याज्ञवल्क्यम् । जारत्करुगोत्रः । ऋत-भागस्य पुत्रः । स्रहेति । इन्द्रियनिरूपणानन्तरम् । 'चक्षुवें स्रह' इति श्रुतेः । कास्विदित्यादि । कास्वित् तकें । भाष्ये । भ्रियमाणिति । 'यत्रायं पुरुषो भ्रियत किमनं न जहातीति, नामती'ति श्रुतेः । श्रुको मुक्तो वामदेवो मुक्त इति नामन्यवहारपारम्पर्याञ्चाम न जहातीत्यर्थः । प्रकृते । वागादीनामिति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तन इति । अश्यादीति । नेति प्रतिवचनस्य 'नेति होवाच याज्ञवल्क्योत्रेव समवनीयन्ते स उच्छ्रयत्याध्मायत्याध्मातो मृतः शेतं इति रूपत्वेन तदनन्तरं 'यत्रास्य पुरुषस्य'त्यादिश्रुतौ 'समवनी-यन्त' इति पूर्वश्रुत्युक्तरामवनयनो काध्यादिभावानुवादः । तत इति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म ततः काय-मिति । हेतुभाष्यं विवृण्वन्ति रम सांसारिकेति । जनसङ्घे जनसमृहे । ब्रह्मविद्येति भाष्यं विवरीतुमाहः नचेति । तदयोग्यम्मरणम्तथा । तथाच श्रुतिः 'आर्तभागिति होवाच आवामेनैतद्वेदिष्यावो नावेतत्स-जन इति तो होत्कम्थ मद्ययांचकतुं तिति । अग्रे 'ता ह यदूचतुं रिति भाष्ये वक्ष्यमाणा श्रुतिः । न नावि-त्यादर्थः। नो आवयोरेतद्वस्तु मजने जनसमृहे देशे निर्णेतु न शक्यत इतीति। मन्त्रणव्याख्यानेति। 'ती ह यद्चतुः कर्म हेव तद्चतुरथ ह यत्प्रशश्यमतुः कर्म हेव तत्प्रशश्यसतुः पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापनेति ततो ह जारन्कारव आर्तभाग उपररामेति' मञ्चणव्याख्यानश्चितस्तस्याम् । न जीवेति । कर्मरूपसाधनपरत्वाञ्च तत्फलं जीवब्रह्मभावम्तस्य बोधकत्वमिति शङ्क्यमित्यर्थः । एवेति । अनेन फलसाधने एकीकृत्योक्तौ कर्मोक्तिरिति पक्षो व्यवच्छिद्यते । कर्म हैवेत्येवकारस्य फलव्यवच्छेदकस्य सत्त्वात् । समापनं ब्रह्मभावस्य तस्मात् । तो हेति भाष्य विवृण्वन्ति स्म ननस्ताविति । भिन्ने प्रश्नोत्तरे । यस्याः प्रशंसाया इत्यत्र पष्टी विषयविषयिभावसम्बन्ध इत्याशयेनाहः एनद्भिन्नेति । उभयोरिति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तौ

उभयोर्वचनविधानात्। ब्रह्मविद्या च गोप्या। उत्क्रमणश्रुतिस्तु 'स यत्रायरं शारीर आत्मे'ति ब्राह्मणे जीवस्य परलोकविहारार्थ 'निष्क्रामित चक्षुष्टो वे'त्यादिना प्राणानां विहारसाधकानां निर्णमनमाह । अतो मुक्तामुक्तविषय-भेदस्य व्यवस्थापकस्य विद्यमानत्वाद्वस्यादिभावश्रुतिनीत्क्रमणश्रुतिबाधिका। तसाद्वयत्र सिद्धो धर्मोऽन्यत्रावस्थासाम्यात् योज्यमानो भाक्तो भवति। अतः

#### भाष्यप्रकाशः।

प्रश्नोत्तरिषया। 'तौ यद्चतु'रित्युभयोर्वचनविधानात्। यदि हि मत्रणार्थं एव विवरणीयः स्थात्, तदा 'तौ यन्मत्रयाश्चकतु'रित्येवमनुवदेत्, न तु 'यद्चतु'रिति। नचैवं सित सा कुतो न विवृतेति शङ्क्ष्यम्। ब्रह्मविद्या चातिगोप्येति। अत इदमप्यन्यन्मुक्तिप्रकरणिलङ्गम्। अन्यथा एका-न्तगमनमनर्थकं स्थात्। कर्मणो गोप्यत्वाभावात्। ब्रह्मरूपाया एव देवताया अनितप्रश्यत्व-स्थाग्रे गार्गी प्रति वक्तव्यत्वादिति। तसादिदं मुक्तिप्रकरणिमिति सिद्धम्। उत्क्रमणश्चितिस्त्वमुक्तिविष्या। अतो विषयभेदान्न बाध्यबाधकभाव इत्यर्थः। एवं द्वितीयं प्रयोजनं विवृतम्। तेन तन्मते

### रिहमः।

यद्चत्रिति । वचनेति । ते नोचतुरित्यत्र ठिङ्थें ठिद् छान्दस इति बोधितम् । न त यदिति । विशेषप्रकारकजिज्ञासायाः सामान्यवचनप्रकारकजिज्ञासाजनकत्वाभावात् । 'मत्रि गुप्तभाषणे' । 'वच परि-भाषणे' इति । विशेषसामान्यभावः । यद्वा । उक्तायां 'तौ हे'त्यादिश्रुतौ मध्येऽथशब्दो देहलीदीपन्याये-नोभयत्रान्वेति । पूर्वमपि प्रश्नमूचतुः कमैंवोचतुः । ङसः सुः । कर्मण इत्यर्थः । 'एवमुत्तरं प्रशश्यस-तुस्तत्कर्मण एवे ति । एवकारो ब्रह्मभावव्यवच्छेदक इत्युक्तम् । सेति । ब्रह्मभावरूपा विद्या । मुक्तीति । ब्रह्मभावप्रकरणिङ्कम् । एचेति कर्मच्यवच्छेदः । अग्र इति । षष्टे ब्राह्मणे । इदि मिति । 'कायं तदा प्रस्को भवतीत्याहर सौम्य हस्त'मित्यारभ्य 'मञ्जयाञ्चऋतु'रित्यन्तं ब्रह्मभावप्रकरणमित्यर्थः । उत्क्रमणेति भाष्यं विवृ-ण्वन्ति स्म उत्क्रमणेत्यादिना । अमुक्तेति । यथार्तभागबाह्मणे 'अत्रैव समवनीयन्त' इत्युक्त्वा 'यत्रास्य पुरुषस्ये'ति श्रूयते । शारीरके तु नैवम्, अतोऽमुक्तविषया । तथा च भाष्ये 'शारीर आत्मेति बाह्मण' इत्युक्तया शारीरः सन् मुख्य आत्मा । गौणमुख्यन्यायात् । तदुक्तं ब्राह्मण इति । ब्रह्म जानाति ब्राह्मणम् ,न तु जीवमात्रम् । तत इच्छानन्तरं ब्रह्म वक्तं यतते । अतः 'जीवेशविभेदेन मुक्तिरेकादशे द्विधे'त्येकादशस्कन्धनिबन्धात् । स इत्यादावपरोप्युच्यते छान्दोग्येऽष्टमोपदेशस्फूत्यें । तत्र ग्रुद्धबुद्धमुक्तस्वभावो जीव इन्द्रियलयाधारत्वेन प्रतीयते तद्भमहतिकृते । स कृष्ण आश्रयः अयमिति प्रयोगात् इदमः प्रत्यक्षगे रूपात् । यत्रावतारकाले शारीरः 'अवजानन्ति मां मूढा मानुषीं तनुमाश्रित'मिति वाक्यात् । स प्रसिद्धो बह्यत्वेन जीवस्य नारं जीवसमृहः तदयनमिति । 'पूतनाऽसपयःपानरक्षिताशेषवालक' इति । परलोकविहारार्थम् । 'स यदि पितृलोककामो भवति सङ्गल्पादेवास्य पितरः समुत्तिष्ठन्ति तेन पितृलोकेन सम्पन्नो महीयते, एवमथ यदि मातृलोककाम' इत्यादि छान्दोग्ये दहरविद्यायाम् । निष्कामति चक्षुष्टो चेत्यादिनेति । शारीरत्राह्मणे आत्मा व्यापक इति निष्क्रमणकर्तृत्वाभावाञ्च निष्कामतेरन्वयोतोत्र चक्षुष्ट इन्द्रः चक्षुरूपो वा निष्कामत्यत उक्तं 'निष्कामित चक्षुष्टो वेत्यादिने'ति। प्राणानां चक्षुरादीन्द्रियाणाम् । बहुवचनं मन्येभ्यो वा शरीरदे-शेभ्य' इति श्रुतेः । अत इत्यादिभाष्यं संक्षिपन्ति स्म अत इत्यादि । मुक्तामुक्तविषयभेदात् । द्वितीय-

प्राणोत्क्रमणमस्ति । नसान् सङ्गरिज्यक्तां गच्छतीनि सिद्धस्॥ ४॥ प्रथमेऽश्रवणादिति चेन्न ता एव द्युपपत्तेः॥ ५॥

किञ्चिद्। राङ्गच परिहरित । 'अभो वा व लोको गौतमाग्नि'रिलन्न, 'देवाः श्रद्धां जुह्नती'ति श्रुतेरापो न संकीर्तिताः। अपां हि पश्चम्यामाहुतौ पुरुपवचनम्। श्रद्धा मनोधर्मः। स कथं हयत इति चेत्। न। मनसा सह भविष्यति। तथाप्य-क्णान्यायेन धर्ममुख्यत्वम् ।

भाक्तत्वं साधयन्तः सिद्धमाहः तस्यादित्यादि ॥ ४ ॥

प्रथमेऽश्रवणादिनि चेन्न ता एन ह्यू पपतोः ॥५॥ यूत्रप्रयोजनमाहः किञ्चिदित्यादि । आशक्काभागं व्याक्तर्वन्ति अस्मावित्यादि । अत्र अपाँ हीत्यादिना तामामुपसंहारवाक्यगतत्वा-द्पसंहारस च मञ्जातविरोधत्वेन उपक्रमापेक्षया नवित्याच निर्णायकत्वसिति बोधयति । अद्धा मनोधर्म इत्यादिना श्रद्धाहोभवाक्यस्यायोग्यत्वादन्यथानुषपत्त्या अप्कलानमाशङ्क्य, 'मनसा सह भविष्यती'त्यनेन परिहरित । 'मनमा प्रणयतीयं वै मन' इत्यत्र पुरःस्फ्रितिकतया पूर्वीक्तायाः श्रद्धाया इदमा ग्रहीतुं शक्यन्वेन तस्याश्र मनोधर्मन्येन मनःमाहित्यस्य युक्तत्वादिति । नन्वेवं सित मनसो होम्यतया मुख्यत्वाच्छद्वाया गोणत्वापत्तिरिति शङ्कां निरस्यन्ति तथापीत्यादि।

अयं न्यायः पूर्वतन्त्रे तृतीयस्य प्रथमपादेऽन्ति । तत्र ह्येवं विचारितत्र् । 'अरुणया पिङ्गा-क्ष्येकहायन्या सोमं क्रीणाती वि व्योतिष्टोमप्रकरणीयवाक्ये अञ्जो गुणः क्रयताधनं भवति, नवेति । तत्रारुणपदस्थान्वयव्यतिरेकाश्यां गुण व्युत्पन्नतात् गुणस्य चाप्पर्ततया द्रव्यत्वराहित्येन च क्रयसाधनत्वायोगात् तत्रत्यतृतीयाश्चनेविनियोजकत्वायाचे उरुणजन्दो वाक्यात् पृथकृत्य प्रकरणे योजनीयः । तत्र च ग्रहचममादयो बहवोऽर्था इत्यरुणिमा तेपु निविशते । तथा सत्यरुणयेत्यस अरुणगुणयुक्तं करणमित्यर्थो भवति । तन् कस्येत्याकाद्वायां प्रकरणाङ्गोतिशोमस्येति लभ्यते । तथाच ज्योतिष्टोमसाधनं ग्रहचमसादिकमरुणगुणयुक्तं कर्तव्यभिति तदर्थः । शेषं त बहुत्रीहिणा र्राश्मः।

मिति । भाष्योक्तम् । तस्मादित्यादीति । अन्यत्रार्तभागबाह्यणसिद्धोऽप्ययरूपो धर्मोऽन्यत्र शारीरब्राह्मणे मरणावस्थासाम्यात्वया योज्यमानोऽप्यय इवाप्यय इत्येवं भाक्तो भवतीत्यर्थः । अत इति । श्रतेरबाधक-त्वात् । तस्मादिति । इन्द्रियोत्क्रमणसत्त्वात् । परिष्यसः इति । जीवः ॥ ४ ॥

प्रथमेऽश्रवणादिति चेन्न ता एच द्युत्पर्राः॥५॥ सञ्जातेति । अप्रसिद्धेः । पार्थिवं शरीरमिति पृथ्वीमात्रप्रसिद्धः साङ्खयशास्त्र । न्याये तु वर्तते शरीरं वरुणलोक इति । अत्र तु पद्द शास्त्राणां विषयः। अयोग्यत्वादिति। यो यम्य धर्मः स तत्र हृयत इति । श्रोतत्वादन्यथानुपपत्तिहोंमकारणत्वेन प्राप्ता तां निपेधन्ति स्म अन्यथेति । स्वाश्रयस्य मनसोऽन्यत्र सम्बन्धमत्त्वादाहः सनसेति । परीति । खाश्रयद्वारा श्रद्धाया होमयोग्यत्वात्मम्बन्धान्तर विनापीत्येवं परिहरन्ति सनोधर्मत्वेनेति । 'कामः सङ्कल्प' इति बृहदारण्यकात् । विनियोजकेति । अयमभावो विशेषणविभक्तेः साधुत्वार्थकत्वे-नामेदार्थकत्वेन वापि बोध्यः । पृथकृत्येति । पृर्वपक्षे पृथकृत्य । विवक्षितग्रहचमसाद्यरुणिमार्थं च । अहेति । यह उल्खलाकारम्तस्माद्रस्वतरः । चमसः पानपात्रं । दण्डविशिष्टो दीर्घचतुष्कोणः । आदिना षोडशी । प्रत्ययार्थे प्रकृत्यर्थस्य विशेषणतयान्वयमाह अरुणेति । ततो 'द्रधा जुहोती'ति-वद्धणविधिरयमित्याह तथाचेति । तथाचाभिहोत्रस्य 'अभिहोत्रं जुहोती'त्यनेन प्राप्तत्वाहभेति दिधगुण-

तर्हि कथं प्रश्नोपसंहारौ। परोक्षवादाद्भविष्यति। चमसवत्। 'श्रद्धा वा आप' इति श्रुतेः ग्रुद्धिहेतुत्वसाम्यात् । 'चन्द्रमा मनसो जात' इति श्रुतिश्चैवंपरा भविष्यति। तसात् प्रथमाहुतावपामश्रवणात्र ताभिः सम्परिष्वक्तो गच्छतीति चेत्। न। ता एव आप एव श्रद्धादाब्देनोच्यन्ते। हि युक्तोऽयमर्थः। यथा

भाष्यप्रकाशः।

गोविशेषणं सत् सुखेन क्रयेऽन्वेष्यतीति पूर्वः पक्षः ।

सिद्धान्तस्तु । अरुणाश्रब्दः स्नीलिङ्गतया गुणिवचनः । तथा सत्यरुणगुणः खयोगेन द्रव्यं व्यवच्छिन्दन् द्रव्यद्वारा सुखेन क्रये करणभावं प्राप्सतीति तृतीयाश्चतेस्तिद्विनयोजकत्वमपि निर्वाधम् । नच प्राधान्यहानिः । इतरव्यावर्तकत्वेन तस्यैव साधनतायां सुख्यत्वात् । एवं सित वाक्यभेदोऽपि न भविष्यति । नच यथा पिङ्गाक्ष्यादिपदे समासवृत्त्या ताद्दश्धमंविशिष्टगोद्रव्यवोधकत्वम् , तथारुणापदे द्रव्यवोधकत्वदादिप्रत्ययात्मकवृत्त्यन्तरसाभावात् स्नीत्वमात्रवोधकस्य टापश्च विवक्षितगोद्रव्यपरतानन्तरभावित्वात् पूर्व तत्परत्वाङ्गीकारे लक्षणापत्तिरिति वाच्यम् । तृतीयया बोधिते गुणस्य करणत्वे तदन्यथानुपपत्त्या द्रव्यस्य द्वारत्वं करुप्यते । अतो घटे निव्छिन्द्रत्ववद्र्यवलादेव तस्य द्रव्यावच्छेदकत्वसिद्धेलक्षणाया अत्राभावात् । तसात् द्रव्यावच्छेदकत्वेना-रुणिम्नोऽपि करणत्विमिति । तथाच यथा तत्रारुणधर्मस्य सुख्यत्वम्, न गोः, तथात्र होमे मनसो होम्यत्वेऽपि श्रद्धाया एव सुख्यत्वम्, न मनस हत्यर्थः ।

पुनरप्याशङ्कते तहींत्यादि । यदि श्रद्धापदेनापो न गृह्यन्ते, तदा प्रश्न उपसंहारे च या अबुक्तिः सा विरुध्येतेति तो केन प्रकारेण सङ्गच्छेतामित्यर्थः । समाधत्ते परोक्षेत्यादि । तथाच यथा 'अर्वाग्विलश्चमस ऊर्ध्वबुध्न' इत्यत्न शिरःप्रभृतिचमसादिशब्दैः परोक्षवादेन गौण्या वृत्त्योच्यते, तथात्र 'श्रद्धा वा आप' इति श्रुतेः श्रुद्धिहेतुत्वसाम्यादाप इति पदेन श्रद्धैवोच्यत इत्यर्थः । नन्वेवमप्पदस्य श्रद्धापरत्वे, 'श्रद्धां जुह्वति, तस्या आहुतेः सोमो राजा सम्मवती'ति श्रद्धापरिणामत्वेन सोमस्य कथनं विरुध्येतेत्याशङ्क्य तत्परिहरति चन्द्रमा इत्यादि । एवं परेति । अनुक्ला । तथाच श्रद्धायां मनःसहभावात् तद्धोमेन चन्द्ररूपस्य सोमस्य तत्परिणामतायां श्रुत्यन्तरानुकूल्यान्न कश्चिदोष इत्यर्थः । सिद्धमाह तस्मादित्यादि ।

TESTO I

विधिरिप्रहोते, तद्वद्वस्य सादावरुण गुणविधिरित्यर्थः । गवित । अरुणयेति श्रुतौ गवेति विशेष्यात् । स्त्रीि छिङ्गेति । 'गुणे ग्रुक्कादयः पुंसी'ति पुंठिङ्गं विहाय स्त्रीि छिङ्गेत्यादिः । द्रव्यमिति । ग्रुक्कादिगुणयुक्तास्यो गोभ्योऽरुणगुणां गाम् । तद्विनीति । द्रव्यविनियोजकत्वम् । विवक्षितेत्यादि । वृत्तावजाय-दन्तस्य स्त्रीत्वे विवक्षिते टाबित्युक्तेः । लक्षणोति । अरुणगव्यभेदसम्बन्धरूपलक्षणापत्तिः । विशेष्यविशेषणयोरभेदसम्बन्धात् । द्वारत्वमिति । करणत्वस्य व्यापारिनयतत्वादिति भावः । निद्दिछद्रेति । षष्ठधन्ताद्वतिः । घटत्वमितरव्यवच्छेदकम् । निदिछद्रत्वं सिच्छद्रघटेभ्यः । तस्येति । अरुणस्य । ग्रुक्का-दिगोभ्योऽवच्छेदकत्वसिद्धेर्गोत्वस्मरणादेवाहार्यज्ञानविषयस्त्रीत्वस्मरणाछक्षणां विनापि टाप्सिद्धेः । अन्त्रेति । अरुणस्य । तस्यादिति । द्रव्यरूपव्यापारसत्त्वात् । द्रव्यति । ग्रुक्कादिगोद्रव्यावच्छेद-कत्वेन । करणत्वमिति । क्रये करणत्वम् । अद्धाया एवेति । मनोच्यवच्छेदक एवकारः । चम-सवदितिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म तथाचेति । अर्गानित्यादि । बृहदारण्यकेस्ति । चमसवदिवशेषाधि-करणेऽर्थः स्पष्टः । श्रद्धा वा इति माष्यं विवृण्वन्ति स्म तथान्नेति । अप्यत्रब्दस्य । व्यत् स्त सः रः ४

कर्मकाण्डे आपः श्रद्धाशब्देनोच्यन्ते, तथा प्रकृतेपि । परं नोपचारः । उपपत्तेः । उपप्ततेः । उपप्रतेः । उपप्रते । उपप्रते । उपप्रते । उपप्रते । उपप्रते । अद्वाशब्देनोपक्रमोपसंहाराव-न्यथाकर्तु युक्ती । श्रद्धासहभावः संस्कारद्वारेण संस्कृतेषु भूतेषु सिद्धः । तेन मनःस्थाने आप एव वाच्याः । 'चन्द्रमा मनसो जात' इति तु भिन्ना सृष्टिः ।

### भाष्यप्रकाशः।

सिद्धान्तभागं व्याचक्षते आप एवेत्यादि। युक्तत्वं स्फुटीकुर्वन्ति यथेत्यादि। परं नोपचार इति । वैदिके निघण्टो श्रदिति सत्यनाम । 'श्रत् सत्यं दधाती'ति श्रद्धाशब्दस्य योगेनाप्सु प्रवृत्ति-सौकर्यान्नोपचारः । तथाच 'एतद्वा अपां नामधेयं गुद्धं यदाधाना' इतिवत् 'श्रद्धा वा आप' इति श्रुतेरिदमपि योगरूढम्, योगेन वा तद्वाचकम्, अत उपचाराभावाद्यक्तत्वमित्यर्थः ।

एतेन यदन्येस्तनुत्वेन अद्धासारूप्यात् 'सिंहो देवदत्त' इतिवच्छ्रद्धापूर्वककर्मसमवायात् 'मश्चाः क्रोशन्ती'त्यादौ पुरुपेषु मश्चशब्दवत् 'आपो ह्यसं अद्धां संनमन्ते पुण्याय कर्मण' इत्येतरेयश्चर्त्या अद्धाजनकत्वात्, यथा अन्त्येष्टा हुतस्य पुरुपस्य अद्धामिक्तमतो लिङ्गदेहादिरूपो रस एव अद्धा-पदेनोच्यते, तथाप्यु अद्धाशब्दो गोण्या लक्षणया चोपपादितस्तिवरस्तम्।

अत्र विनिगमकं बोधियतुं हेतुं व्याक्कविन्त उपक्रमेत्यादि । नन्वेवं श्रद्धाशब्दस्याव्वाच-कत्वे श्रद्धासहमावः परित्यक्तः स्यात्, तथा सत्यंतरेयश्चितिविरोध इत्यत आहुः श्रद्धासहेत्यादि । तथाच पूर्वजन्मिन यजमाना इदानीं दवाश्च होतारो न श्रद्धाविरहिताः । 'यो वे श्रद्धामनारम्य यज्ञेन यजते, नास्येष्टाय श्रद्धातं इत्यादितित्तिरीयश्चतां 'अश्रद्धया हुतं दत्त'मिति गीतास्मृतौ चाश्रद्धानिन्दया श्रद्धाया आवश्यकत्ववोधनात् । 'अस्कन्नहिनर्भवति य एवं वेदे'ति श्रद्धापूर्वकत्व-ज्ञानफलबोधनाच नित्याग्निहोत्रहोमरूपसंस्कारद्वारेण संस्कृतेषु भूतेषु श्रद्धासहभावः प्रागेव सिद्धः । अतो नेतरेयविरोध इत्यर्थः । एवं श्रद्धापदस्याव्याचकत्वं श्रद्धासाहित्यं च साधियत्वा पूर्वपक्षिणं प्रत्याहुः तेनत्यादि । तनिति । उक्तोपपत्तित्रयेण । 'चन्द्रमा' इति श्रुतेरिष तन्मते प्रातिक्र्ल्यं दर्शयन्ति चन्द्रमा इत्यादि । श्रद्धापदप्रयोगे हेतुं गृह्मन्ति श्रद्धेत्यादि । विभजन्ते तन्नेत्यादि । रिक्षः।

आप एवेत्यादीति। एवकारः श्रद्धाच्यवच्छेदकः। यथेत्यादीति। उच्यन्त इति। 'श्रद्धा वा आप' इत्युक्तश्रुत्या। परं नोपचार इति। परिमत्यस्य किन्त्वित्यर्थः। प्रवृत्तीति। अत्र सत्यं न जिं निरुक्तोक्तम्, किन्तु 'असावात्मा नारायण' इति प्रवृत्तिसौकर्य तस्मात्। योगिति। वैदिके। वेदान्ते आहुः योगेनेति। मीसांसाकारिकया स्पष्टम्। तनुन्वेनेति। अन्त्येष्टौ। सिंह इति। कौर्येण। श्रद्धित। वाक्यमप्रे। समवायः सम्बन्धः। अस्मा इति। यजमानाय। संनमन्ते जनयन्ति। अन्त्येष्टौ पत्रमाहुतै। लिङ्गेति। सहभावस्य भिन्ननिष्ठत्वात्। ऐत्ररेयेति। पूर्वोक्ताश्रुति। विशेष्यविशेषणयोरमेदसम्बन्धे जन्यजनकभावसम्बन्धः। श्रद्धान इति। यः कोपि। अस्क्रजेति। विशेष्यविशेषणयोरमेदसम्बन्धे जन्यजनकभावसम्बन्धः। श्रद्धान इति। यः कोपि। अस्क्रजेति। अदुष्टहितः। नित्याग्रिहोत्रेति। तेन नित्याग्रिहोत्रिणः पत्राग्निविद्यायामधिकारिण इति बोध्यम्। प्राग्नेति। पत्राग्निविद्यायाः प्राग्नेति। तेन नित्याग्निहोत्रिणः पत्राग्निविद्यायामधिकारिण इति बोध्यम्। प्राग्नेति। पत्राग्निविद्यायाः प्राग्नेति। पत्रकारः 'प्रायशः कर्मठाः पूर्वा' इति सूचनात्। तेनत्त्यादी-ति। सनःस्थान इति। श्रद्धा मनोधर्मः, स कथं हूयत इति भाष्ये। एवेति। 'सर्व सर्वमय'मिति श्रुत्या ज्ञानवादिना त्वया। भिन्नोति। बोढा सृष्टिषु 'कदाचित्युनरन्यथे'स्यत्र निविष्टा। उत्केति।

श्रद्धाप्रयोगस्तु कामनाकृतव्यावृत्त्यर्थः। तत्र फल एव श्रद्धा, न कर्मणि। 'यो यच्छ्रद्धः स एव स' इति श्रद्धाया आश्रयस्य विषयभावजनकत्वात् कर्तुः कर्मभावाय श्रद्धाप्रयोगः। ततः संस्कृता आपो यजमानरूपा द्वयमाना भवन्तीति सिद्धं भवति। तस्मात् प्रथमेऽप्यपामस्ति श्रवणम्॥ ५॥

## अश्रुतत्वादितिचेन्नेष्टादिकारिणां प्रतीतेः ॥ ६ ॥

स्थितमेतज्ञीवः सम्परिष्वक्तो रंहतीति । तत्र विचार्यते। सर्वे जीवाः सम्परिष्वक्ता गच्छिन्ति, आहोखिज्ज्ञानोपयोगिन इति विमर्शः। तत्र पश्चाहुतिब्राह्याणे नाधिकारिणः श्रुताः । वेदे हि श्रुतानुसारिकल्पना । अतो विशेषस्याश्रुतत्वात् सर्वेषामेव पश्चाहुतिप्रकार इति चेत् । न। इष्टादिकारिणां प्रतीतेः। साधारणपक्षं दृषयति । कुतः । इष्टादिकारिणां प्रतीतेः । इष्टादिकारिणः प्रतीयन्ते श्रद्धा-

#### भाष्यप्रकाशः।

तन्त्रेति । सकामे यष्टरि । फल एव श्रद्धा आदर उपादेयबुद्धिविशेष इति यावत्, न कर्मणि । तथाच श्रद्धाया अयं स्वभावो यत् स्वाश्रयं स्विवषयं करोतीति गीतावाक्यादवधार्यते । अतो निष्कामस्य कर्मण्येव श्रद्धेति तादशकर्तुः कर्मात्मकत्वं वोधियतुं श्रद्धाप्रयोग इत्यर्थः । एवस्रुपपादनेन सिद्धमाहुः तत्त इत्यादि । स्त्रात् सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि ॥ ५॥

अश्चतत्वादितिचेन्नेष्टादिकारिणां प्रतीतेः॥६॥ असा आहुतेः फलं विचारियतुं किश्चि-दाशक्क्य परिहरतीत्याहुः स्थितमित्यादि । स्थितमिति। निर्धारितम् । ननु निर्णाते संशयस्थोच्छि-मत्वात् को विचारांश इत्यत आहुः सर्व इत्यादि । संशयवीजं तु विशेषाश्रवणम् । उपकारार्थ देवानां प्रवृत्तिश्च । पूर्वपक्षांशं व्याकुर्वन्ति तच्चेत्यादि । नाधिकारिणः श्चुता इति । न श्चुता इत्यन्वयः । सिद्धान्तांशं व्याकुर्वन्ति इष्टादिकारिण इत्यादि । श्रद्धापदेन देवकर्तृत्वेन चेति। 'यो वै श्रद्धामनारभ्य यज्ञेन यजते, नास्येष्टाय श्रद्धावत एव यज्ञः फलमुख इति पूर्वकाण्डे लम्यते। अत्र रिक्षः ।

सौत्राणां 'ता एवोपपत्ति'रितिशब्दानां व्याख्यानम्तेन । प्रातिक्र्ल्यमिति । चन्द्रमसोऽब्जातत्वेन मनोजातत्वबोधकश्चितिविरोधरूपप्रातिक्र्ल्यम् । दर्शयन्तिति । खमतोत्त्येव दर्शयन्ति स्म अद्धेत्यादीति । कामनया कृतो होमस्तद्यादृत्यर्थ इति भाष्यार्थः । विभजन्त इति । सकामनिष्कामत्वेनोभयं यष्टारं विभजन्ते तन्त्रेत्यादीति । एवकारव्यवच्छेद्यमाहुः न कर्मणीति । अप्रिमभाष्यंस्य पिण्डितार्थमाहुः तथा चेति । स्वाश्रयं यजमानम् । स्वं श्रद्धा तद्विषयं कर्म तत्करोतीति 'यो यच्छ्रद्धः स
एव स' इति गीतावाक्यादवधार्यत इत्यर्थः । तथा च भाष्ये आश्रयस्य जीवस्य । विषयः कर्म ।
तद्भावजनकत्वात् । तस्मादित्यादीति । प्रथम इति । उपक्रमे ॥ ५॥

अश्चतत्वादितिचेन्नेष्टादिकारिणां प्रतीतेः ॥ ६॥ अत्रादिना पूर्तम् । 'अथ य इमे ग्राम इष्टापूर्ते दत्त इत्युपासते ते धूममभिसम्भवन्ती'ति श्चतेः । परीति । भगवान् व्यासः । विकोषेति । अधिकारिविशेषाश्रवणम् । अत्र संशयादिकं सौत्रम् , न त्वधिकरणत्वसमर्पकम् । विषयवा-क्यपदाभावात् । एवैति । अश्रद्धावद्यवच्छेदकोयम् । फलसुख इति । फलोपायः । 'मुखं निःसरणे पदेन देवकर्तृत्वेन च। सोमभावसाम्याच। इष्टादिकारिणां धूममार्गव्युत्पाद्ने सोमभाव उक्तः। अत्रापि प्रथमाहृतिफलं सोमभाव उच्यते। अतः श्रुतिसाम्या-द्रिप इष्टादिकारिणो रंहन्तीति सिद्धम्॥ ६॥

## भाक्तं वानात्मविक्वात् तथाहि दर्शयति ॥ ७॥

किश्चित् दूपणं परिहरति। ननु यदि श्चितिसाम्येन सोमभावादिष्टादिकारिणो रंहन्तीत्युच्यते, तदा सोमभावे तेषामिनष्टं श्चयते, 'तदेवानामन्नं तं देवा भक्षयन्ती'ति, समानश्चतौ च 'आप्यायस्वापक्षीयस्रेत्येवमेनाँस्तत्र भक्षयन्ती'ति चन्द्रदृष्टान्तेन ते च भक्ष्यन्ते, ततश्च देवाः खान्नं पर्जन्येऽग्नौ कथं जुहुबुः, अतः

#### भाष्यप्रकाशः।

च श्रद्धापदेनोक्तरीत्या निष्कामकर्तारो लभ्यन्ते । देवानां च प्रत्युपकारस्तेपामेवावक्यक इति होमं प्रति देवानां कर्तृत्वेन च त एव प्रतीयन्ते । सोमभावसाम्याचिति तृतीयं हेतुं गृहीत्वा विभजन्ते इप्टादिकारिणामित्यादि । धृममार्गे 'आकाशाचन्द्रमसमेप सोमो राजे'ति 'तस्या आहुतेः सोमो राजा सम्भवती'ति चोच्यते । अतः श्रुतिमाम्यात् पूर्वोक्तप्टादिकारिण एव रंहन्ति, न सर्व इति सिद्धमित्यर्थः ॥ ६ ॥

भाक्तं वानात्मविक्वात् तथाहि दर्शयति ॥७॥ स्त्रमवतारयन्ति किञ्चिदित्यादि । किं तदित्याकाङ्कायामाशङ्कामुखेन व्युत्पादयन्ति नन्वित्यादि । तदिति । सोमात्मकं द्रव्यम् । रिक्ष्मः ।

वंक प्रारम्भोपाययोरपी नि विश्वात् । उत्तेति । तत्र फल एवेलादिभाष्योक्तरीत्या । तेषामिति । इष्टादिकारिणामेव । 'देवान्भावयताऽनेन ते देवा भावयन्त्वि ।तिवाक्यादेवकारः । त एवेति । इष्टादिकारिणः । 'यो वे श्रद्धामनारभ्य'त्याद्युक्तश्रुत्येवकारः । तृनीयिमित । उपपत्तेश्वेत्यनुवर्तत इति । विभजन्त इति । प्रामिति । प्रामिति । प्रामिति । प्रामिति । प्रामिति । स्वित्यवच्छेदकः ।। दि ।। प्रामिता । स्वित्यवच्छेदकः ।। दि ।।

भाक्तं वानातमिविक्त्वात् तथा हि द्र्शयित ॥७॥ आराङ्केति। मुखं प्रारमः। 'मुखनिःसरणे वक्ते प्रारम्भोपाययोरपी'ति विश्वः । निन्वत्यादीति । समानेति । वृहदारण्येके छान्दोग्यसमानश्चतौ । एनानिति । धूममार्गेण सम्मूतान् किमणः। तन्नेति । सोमछोके । भक्षयन्तीति । अयमर्थः । 'ते चन्द्रं प्राप्यान्नं भवन्ति तांस्तत्र देवा यथा सोम ४ राजानमाप्यायस्वापक्षीयस्वत्येवमेनांस्तत्र भक्षयन्ति । अत्र ते किमणः चन्द्रं प्राप्यान्नं जलं भवन्ति । चन्द्रस्यापुष्पत्वात् । अन्नस्य जलवाचकत्वात् । तान् किमणः । तत्र चन्द्रहोके । देवाः कर्मछः । यथा सोम ४ राजानिति । च (नद्र ) मसं सोमविह्यारसम् । 'सोमोऽस्माकं न्नाह्मणानां राजे'ति वाक्यात् । अस्मानाप्यायस्व आप्यायनं कुरुप्वेति प्रार्थयन्ति । अपक्षीयस्व कर्मान्तःपातित्वात्कर्मरूपस्त्वमपक्षीयस्व । कर्मणामाप्यायनापक्षयजनकत्वात् । एवमाप्यायाप्याय पुनःपुनराप्यायनं कृत्वा मक्षयन्ति यथायं दृष्टान्तः, एवं तानन्नमूतान् जलमूतान् तत्र चन्द्रहोके भक्षयन्ति । छान्दोग्ये 'षोडश-कलः पुरुष' इत्युक्तेः । तत्रा'प्याप्यायस्वापक्षीयस्व ति वर्तते । तत्र द्रष्टव्यम् । यद्वा । भक्षणं भाष्यीयं 'प्रथमां पिवते विह्वि'रित्यादि वक्ष्यमाणम् । चन्द्रेति । सोमविह्यारत्वत्रियोक्ततुरीयचन्द्रांशः । तेन दृष्टान्तेन ते किमिणश्च भक्ष्यन्त इत्यर्थः । तता इत्यादि । स्वात्मत्वात् । स्वानं आत्मक्रपानम् । कथमिति ।

पश्चाहुत्यभाव इत्यादाङ्क्य, परिहरति वादान्दः। तेषां सोमभावो गौणः। भक्षणं च। प्रकृतेप्यङ्गारत्वाचन्द्रमसः कथमाहुतिफलं भवेत्। सोमभावस्य भाक्तत्वमप्रे निरूपियष्यामः। इदानीं भक्षणस्य गौणत्वं निरूपयति। अन्नभावे हि मुख्यं भक्षणं भवति। तद्वन्यस्यान्नभावो नोपपचते। ब्रह्मज्ञाने तु भवति। 'स सर्वं भवति। तद्दैतत् पद्यन् ऋषिर्वामदेवः प्रतिपेदे अहं मनुरभवं सूर्यश्चे'ति। प्रकृते तु तन्न। अनात्मविक्त्वात्। तथा सति मोक्ष एव भवेत्। अतो

भाष्यप्रकाराः।

परिहारं व्याकुर्वन्ति तेषामित्यादि । गौणत्वे हेतुमाहुः प्रकृतेपीत्यादि । तथाच चन्द्रमसः स गौणश्चेत्, एतेषां सुतरां गौण इत्यर्थः। नतु सोमभावस्य गौणत्वं नात्र विवक्षितम्, सूत्रे भाक्तपद्स नपुंसकत्वादेकवचनत्वाचेत्यत आहुः सोमभावस्येत्यादि । अग्र इति । तथाच न सूत्रविरोध इत्यर्थः । गौणत्वसुपपादयन्ति अन्नभाव इत्यादि । अन्यस्येति । ज्ञानिव्यतिरिक्तस्य । अन्नभावानुपपत्तिं विभजन्ते ब्रह्मज्ञाने त्वित्यादि । तुरुपपत्तिशङ्कानिरासे, द्वितीयस्तुर्हेतौ । तथाच ज्ञानेन ब्रह्मभावे सर्वरूपता श्राव्यत इत्यनभावो ज्ञानिनो सुख्यः स्यात् । अज्ञानिनि तु तन्नोपपद्यते । तत्र हेतुः अनात्मविक्त्वादिति । यदि हि तेषामन्नभावो सुख्यः स्यात् , वामदेवादिवदात्मवित्वे सति मोक्ष एव स्यात् । सर्वभावस्य तिस्वङ्गत्वात् । अतोऽन्नभावस्यासुख्यत्वेऽन्नभावस्यापि देहात्म-भाववद्गौणत्वात् तद्भक्षणमपि गौणम् । अन्नस्यैव भक्ष्यत्वेन तेषां भक्ष्यत्वाभावादिति । उपष्टम्मकं

आत्महानेरपुरुषार्थत्वादात्मत्वभिन्नेन केन प्रकारेणेति प्रश्नः । अत इति । आत्महानेरपुरुषार्थत्वेन सोमस्याहोम्यत्वात् । वादाव्द इति । अवधारणार्थकत्वादिति भावः । 'वाऽन्वाचये समाहारेप्यन्या-न्यर्थे समुचये । पक्षान्तरे ग्रहे पादपूर्णेऽप्यवधारण' इति विश्वात् । गौणत्व इति । तेषां कर्मिणां सोमभावस्य गौणत्वे । प्रकृतेपीत्यादीति । प्रकृते प्रथमाहृतौ । 'चन्द्रमा अङ्गारा' इति श्रुतेः । भवेदिति । सोमो राजा भवेत् । स इति । सोमभावः । गौण इति । श्रुत्युक्तत्वान्मुख्यत्वा-भावेपि गौणस्तु वक्तव्य इति भावः । एतेषामिति । कर्मिणाम् । कर्मिणां जीवानां सत्यादिरूपत्वेन सोमस्यात्रूपस्य मावो गौणः। ऐक्यासंभवात्। भक्षणं च गौणम्। न जीवानां भक्षणं संभवति मोक्तृत्वात् । कर्मणि षष्ठी । प्रकृते नह्यङ्गाराः फलं भवन्तीति सोमभावो गौणोङ्गाराणाम् । एतेषां हुतानां कर्मिणां जीवानां सत्यादिरूपत्वेन सोमभावोऽन्भावः सुतरां गौणः। अत्रेति । सूत्रे। भाक्त-मिति । सोमभावो भाक्त एकं चेत्यनन्वयात् । एकस्य वचनं सुर्यस्मादित्येकवचनं तस्मात् । कपो वैकल्पिकत्वम् । ज्ञानीति । जीवस्य सत्यादिरूपस्यान्यभावोऽब्भावः मुख्यसोमभावो नोपपद्यते । अस्रेति । 'पृथिवी वा अन्नम्, आपो वा अन्नं' 'अद्यतेऽत्ति च मूतानी'त्येवंपरोऽन्नशन्दः । महाज्ञाने तु अनुपपत्तिनिरासो भवतीति भाष्यार्थमाद्वः तुरिति । उपपत्तिशङ्का उपपत्त्यन्यथाज्ञानमनुपपत्तिस्वेन ज्ञानम् । अन्यस्यान्यभावेऽनुपपत्तिरुक्ता तस्या निरास इत्यर्थः । प्रकृते । अज्ञानिनि तुर्देतुः ।तत् वस-ज्ञानं न भवतीति प्रकृते तु तन्नेति भाष्यार्थ इत्यारायेनाहुः द्वितीय इत्यादि । तु तदिति । हेतुः स ब्रह्मभावः । तदित्यव्ययम् । तथासतीत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म यदि हीत्यादि । एवति । सोमभावव्यवच्छेदकः एवेति । सर्वेति । सर्वभावः 'स सर्वं भवती'त्यादिभाष्योक्तश्चत्युक्तस्तस्य । देहात्मेति । देहः सुखीत्यादौ सुखमात्मधर्मः । परं तिरोहितम्, चित्रधानत्वात् । गौणत्वादिति । 'अइमन्नमहमन्नमहमन्नम् । अहमन्नादोऽहमन्नादोऽहमन्नाद' इत्यत्र । अन्नस्यैवेति । एवकारः कर्मिणां

१. अन्नभाव इति प्रकाशपाठ, अन्यभाव इति रित्मपाठ इति प्रतिभाति ।

भक्षणमपि गौणम् । तथाहि । श्रुतिरेव गौणभावं शब्दस्य बोघयति । 'अथ योऽन्यां देवतामुपास्त' इत्यत्र यथा पशुशब्दः, एवमत्रापि भक्षणं सहक्रीडनं संवकभावः । चन्द्रतुल्यापदेशाय तथा वचनम् । तथा सित तेपाममरत्वेन तथा श्रुतिः । चन्द्रस्य भक्षणं तु क्षयाद्नुमीयते श्रुत्या, 'प्रथमां पिवते वहि'रित्यादि-

व्याक्रविन्ति तथाहीत्यादि । श्रुतिरिति । 'यावत्सम्पानमुपित्वे'त्यादिश्रुतिः। पद्मुद्राञ्द इति । पशुतुल्यत्ववोधको गोण इति श्रेपः । एवमचापीत्यादि । यथा 'स्त्रियं भ्रुद्गं इत्यत्राभ्यवहारो मोग एव, न तु चर्वणादिकम्, तथात्रापि मक्षणं क्रीडनादिकमित्यर्थः। नन्वेवम्रुपचारस्य किंप्रयोजनम्, न हि प्रयोजनं विना उपचागोपि युक्त इत्याशङ्कायां तत्प्रयोजनमाहुः चन्द्रेत्यादि। तथाच यथा चन्द्रः क्षीयते वर्धते च, तथतेपि पुनः पुनरावर्तमाना अमरतां चामुवन्तीत्येतदर्थ तद्वचनिम्त्यर्थः। नतु 'आप्यायस्वे'त्युक्तश्रुत्या चन्द्रस्यापि मक्षणं चेत्, कथमेतेपां गोणमित्यत आहुः चन्द्रस्येत्यादि । श्रुतिस्तु सोमोत्पत्तिनामकपरिशिष्ट्या। तथाच चन्द्रस्य मक्षणं तु श्रुत्यनुमान्ताभ्यां सिद्धत्वाक्र गांणमिति निश्चीयते । एतेपां तु न चन्द्रस्येव वरो येन पुनरेघेरन् । ततश्र रिक्षः।

ल्यवन्छेदकः । तेपामिति । कर्मिणाम् । उपष्टमभकमिति । 'तथा हि दर्शयती'ति सौत्रम् । याचिति । भक्षयन्तीत्यस्यात्राव्यवहितोत्तरेयं श्रतिः । 'तस्मिन्यावत्संपात्मपित्वाथैतमेवाध्वानं प्रनिर्विवर्तन्त' इति । अर्थस्तु संपतन्त्यमुं लोकमनेनेति संपातः कर्मसमूहः।स यावानिति यावत्संपातम् ।अव्ययीभावः। यावत्कर्मसमृहः तस्मिन् चन्द्रमण्डले उपित्वा । 'उप दाहे' । 'करेप्यग्निर्जलेप्यग्नि'रिति मनस्मितेः जरुं दाद्दः । अथ कर्मक्षयानन्तरमन्येन कर्मणा एतमेव वक्ष्यमाणमध्वानं मार्गं पुनर्निवर्तन्त इति । वस्यमाणं 'जायस्व म्रियस्वेतेतृतीय र सान'मिति श्रुत्या । भाष्ये । दाव्दस्येति । सोमभाव-शब्दस्य । मक्षयन्तीत्यस्य च । दर्शयतीत्यस्यार्थो बोधयतीति । मुख्यत्वे एनयोर्थावदित्यादि नोपपद्यते । पुरुपविधवाद्यणश्रुतिभादुः अथ य इति । 'अथ योऽन्यां देवतामुपास्तेऽन्योऽसावन्योऽहमस्मीति न संवद यथा पशुरेव रसं देवाना'मिति । प्रकृते । पश्विति । अभेदाज्ञानवत्त्वगुणयोगाद्रौणी तया गृह्यत इति शैपिकोऽण् । अभ्यवहार इति । 'भुज पालनाभ्यवहारयो'रिति धातुपाठात् । भोग एवेति । सुखदुः खसाक्षात्कारो भोगः । एवकारव्यवच्छेद्यमाहुः न त्विति । ऋीडनेति । आदिना सेवकत्वम् । तथाच यथा उपासकः पशुः अज्ञानवत्त्वगुणयोगात्तथा जीवस्य मक्षणमित्यत्र मोक्तुर्भक्ष्यत्वामावेन मक्षणमिव मक्षणं भोगः सहकीडन सेवकभावः, नतु चर्वणादिकमित्यर्थः। तथाच मोज्यत्वमात्र-गुणयोगात् 'तद्देवानामन्नं तं देवा भक्षयन्ती'त्यत्र जीवेऽन्नपदं गौणमित्यर्थः । बृहदारण्यकटीकायामप्ये-वम् । तत्प्रेति । उपचारप्रयोजनम् । भाष्ये । चन्द्रेत्यादौ । चन्द्रतुल्यं अपदेशो लक्ष्यम् । 'अपदेशः स्मृतो लक्ष्य'मिति विश्वात् । तस्मै प्रयोजनाय । तथा वचनं उपचारत्वेन मक्षणवचनम् । तथा सति उपचारत्वेन भक्षणवचने सित । तेपां कर्मिणाममरत्वेन गुणेन चान्द्रेण । तथाश्चितिरपचारश्चितिरित्यर्थ इत्याशयेन पिण्डितार्थमाहः नथाच यथेत्यादि । एतदर्थमिति । अमरत्वेन चन्द्रतुल्यापदेशार्थम् । तद्वचनमुपचारवचनम् । श्रुत्यनुमानाभ्यामिति । अनुमानं च श्रुतिश्र श्रुत्यनुमाने । 'अल्पान्तरं ·पूर्वम्' 'अभ्यर्हितं चे'ति सूत्राभ्यां पूर्वनिपातः । श्रुत्येतिभाष्याच्छुतिशब्दः । ताभ्याम् । अनुमानं तु अपक्षीयमाणचन्द्रः मक्षणवाम् । क्षयात् । यन्नैवं तन्नैवम् । आपूर्यमाणचन्द्रवत् । एतेषामिति । कर्मि-णाम् । चन्द्रस्येचेति । पष्टस्कन्धे पष्टाध्याये 'क्रत्तिकादीनि नक्षत्राणीन्दोः पत्यस्तु भारत । दक्षशापा-

१. स्तुनिरितिपाठ<sup>.</sup>।

रूपया। देवानामभक्षणं भगवद्वयवानामेव। अज्ञानानज्ञाने तस्याविरुद्धे। आधि-भौतिकानां देवानामज्ञानमेव। तस्मात् भक्षणस्य गौणत्वात् सोमभावं न काचि-चिन्ता॥ ७॥

### इति तृतीयाध्याये प्रथमपादे प्रथमं रहंत्यधिकरणम् ॥ १॥

#### भाष्यप्रकाशः।

तन्नाशे यः श्रुत्यन्तरे भोगसद्भावः त्रतिपाद्यते, स सोमलोके विभूतिमनुभूय पुनरावर्तत इति । आनन्दमीमांसायां च 'ते ये शतं पितृणां चिरलोकलोकानामानन्दाः, स एकः कर्मदेवानामानन्दः, ये कुर्मणा देवानिपयन्ती'ति विरुध्येत ।

एतेनैव भिक्षुक्तमप्यपास्तम् ।

अतस्तेषां तद्गीणमेवेत्यर्थः । नजु 'न वै देवा अश्वन्ति न पिवन्ती'ति श्रुत्यन्तरे देवाना-मशनं निवारितम्, अतः पानश्रुतिरिप गौणीत्येवादरणीया, तथा सत्येषां मक्षणमिप गौणं सेत्स्यतीति वृथायं प्रयास इत्याशङ्कायामाहुः देवानामित्यादि । देवताविप्रहाधिकरणे देवतायाः शरीरसिद्ध्या यज्ञादिहिविभींक्तृत्वे सिद्धेऽशनं सिद्धमेवेत्यनशनश्रुतिभगवद्वयवपरैव भवितुं युक्ता। यथा 'न ह वै देवान् पापं गच्छती'ति श्रुतिः । अन्यथा 'तस्याञ्जलिना ब्रह्महत्याग्रुपागृह्णा'दित्यादेविरोधापत्तेः। अतो देवमेदेन व्यवस्थैव श्रुत्योर्धक्ता। नच 'ऋतं पिवन्तो' 'अनश्रवन्य' इतिवत् देवेषु श्रुतिद्वयाविरोधः सम्भवति । जीवत्वात् । तस्य ब्रह्मणस्तु विरुद्धधर्माश्रयत्वाद्शनानशने अविरुद्धे। अत आधिभौति-कानां कर्मसचिवानामशनमेवोचितमिति गौण्यभावान् प्रयासो व्यर्थ इत्यर्थः। सिद्धमाहुः तस्मादित्या-दि। यसाचन्द्रस्थैव ग्रुख्यं मक्षणम्, नैतेषाम्, अत एषां सोमभावे बाधकाभावान्न कोपि दोष इत्यर्थः।

अनेनापि स्र्वेगेतस्य विचारस्य केवलवैराग्यार्थता वारिता । अन्यथा व्याघादिकृतमक्षण-स्रोवास्यापि सुतरां वैराग्यजनकत्या तद्गौणीत्वप्रतिपादनव्यर्थत्वप्रसङ्गादिति । तसादस्योभयार्थ-तैवेति निश्रयः ॥ ७ ॥ इति प्रथमं रहत्यिधिकरणम् ॥ १ ॥

#### रिश्मः।

त्सोऽनपत्यस्तासु यक्ष्मग्रहार्दितः । पुनः प्रसाध तं सोमः कला लेभे क्षयेधिता' इति वाक्यात् । क्षयेदिता इत्यपि पाठः । तन्नाको इति । किमिनारो । श्रुत्यन्तर इति । 'इति तु पश्चम्यमाहुता-वापः पुरुषवचसो भवन्ती'त्यस्या अग्रे सोमभावश्चतेरन्यश्चतो । 'स उत्वावृतो गर्भो दश वा मासानन्तः शियत्वा यावद्वाथ जायते स जातो यावदायुषं जीवति तं ग्रेतं दिष्टमितोऽग्नय एव हरन्ति यत एवेतो यतः सम्मृतो भवती'त्यस्याम् । विरुध्येतिति । नच मोक्षाभावोक्तेः कर्मभिरेव न विरोध इति वाच्यम् । भिश्चक्तमिति । तेन भगविद्वश्चमते कर्मिणां चन्द्रवद्वश्चणं मुख्यमित्युक्तम् । अपास्त-मिति । कर्मिणां गौणमक्षणोक्तयापास्तम् । तेषामिति । कर्मिणां तद्वश्चणं गौणम् । एवेति । उक्तरीत्या जागरूकत्वादेवकारः । ननु नेति । श्रुतिश्चलन्दोग्ये स्पष्टार्था । पानेति । 'ऋतं पिवन्ता'विति । अपास्तिति । गौणत्वसाधनेन प्रत्यक्षविषयः । यज्ञादीति । आदिना प्रभुत्रसादान्नम् । 'अद्धीदेन्द्र प्रस्थिति । गौणत्वसाधनेन प्रत्यक्षविषयः । यज्ञादीति । आदिना प्रभुत्रसादान्नम् । 'अद्धीदेन्द्र प्रस्थिति । गापगमनवोधकवाक्यस्य षाष्टस्य । अश्चेति । आदिना प्रभुत्रसादान्नम् । 'अद्धीदिन्द्र प्रस्थिनिति । पापगमनवोधकवाक्यस्य षाष्टस्य । अश्चेति । अद्धीदिन्द्रे'तिश्चेतरेवकारः । नेति । व्यवस्थासाः पूर्वरीत्याऽसिद्ध्या नेत्यादिः । चन्द्रस्यैवेति । एवकारः कर्मिव्यवच्छेदकः । एतेषामिति । कर्मिणाम् । एवति । ज्ञानवैराग्योभयार्थता । एवकारस्तु उपक्रमस्यासञ्चातिवरोधत्वेन ज्ञानार्थतोपसंहारेण 'तस्माज्ञुगुन्सेते'त्वनेन वैराग्यार्थतेति ॥ ७ ॥ इति प्रथमं गृहत्यधिकरणम् ॥ १ ॥

# क्रतालयेनु गयवान् दृष्टसमृतिभ्यां यथेतमनेवं च ॥ ८॥ (३.१.२.)

प्रथमाहृतिः सफला विचारिता। द्वितीयां विचारियतुमधिकरणारम्भः। सोमस्य पर्जन्यहोमे वृष्टित्विमिति। सोमादृष्टिभावे रूपरसादीनां हीनतया प्रती-यमानत्वात् यागस्यावान्तरफलं तत्र भुङ्के इति निश्चितम्।

तत्र संशयः । किं सर्वमेवावान्तरफलं तत्र सुङ्के, आहोस्विद्नुशयवान् षृष्टिभेवतीति ।

सद्वासनयाग्रिमजन्मनि सदाचारयुक्त एव स्यादिति। 'आचारहीनं न पुनन्ति वेदा' इति बाधोपलब्धेः। अतो विचार उचितः।

तत्रावान्तरफलस्यावद्येषे अवान्तरफलन्ववाधाज्ज्ञानौपियकदारीरभावादेव मदाचारसिद्धेः प्रयोजनाभावाच निरनुद्यय एव वृष्टिभावं प्राप्नोतीत्येवं प्राप्ते, उच्यते।

#### भाष्यप्रकाशः।

कृतात्ययेनुदायवान् दृष्टस्मृतिभ्यां यथेतमनेवं च ॥ ८॥ अधिकरणप्रयोजनमाहः प्रथमत्यादि । नन्न द्वितीयसां किं विचारणीयम्, येनायं संरम्भ इत्यत आहुः मोमस्येत्यादि । सोमादिति । सोमभावानन्तरम् । निश्चितिमिति । 'सोमं राजानं जुह्वति, तसा आहुतेवर्षे सम्भवती'ति सोमाद्वीनभाववोधिकया आहुतिफलश्चत्येव निश्चितम् । तत्र संदाय इति । तत्र भोगं संग्रयः । अनुदायवानिति । अनुपश्चाच्छेते, कर्मफलभोगानन्तरं तिष्ठति यः शेपः, सोऽनुश्यस्तद्वान् । नन्वेतद्विचारस्य किं प्रयोजनम्, यथाकथित्वदिस्त्वत्यत आहुः सद्धा-सनयेत्यादि । तथाच सर्वस्य स्त्रभावाधीनतयोभयविधं कर्म संभवति, तत्र निरनुश्यत्वे, पूर्वकृतदुष्कर्मभोगस्यानुक्तत्वात् तदनुष्ट्वया कपूर्ययोनित्वमापद्येतेति तद्विचार उचित इत्यर्थः ।

## एवं विचारावश्यकत्वं समर्थयित्वा पूर्वपक्षमाहुः तञ्चेत्यादि ।

### रिश्मः।

कृतात्ययेनुकायवान् दृष्टस्मृतिभ्यां यथेतमनेवं च ॥ ८॥ सोमभावेति । श्रद्धायाः सोमभावादनन्तरमितिशेषः । सोमगदितिभाष्ये भावप्रधानः । भाष्ये श्रद्धारूपस्य जीवस्य सोमं प्राप्य वृष्टिभावे इत्यप्यर्थः । रूपरमादीनामपाकजानां हीनतया वृष्टेः सोमाद्धीनत्वं प्रत्यक्ष-सिद्धं यागस्य मुख्यं फलम् । स्वर्गोऽवान्तरं फलम् । तन्त्रेति वृष्टिभावे । भुक्के । रूपरसादीनामित्यत्रा-दिशन्देन शन्दगन्धस्पर्शाः । प्रकृते । आहुनीति । एवकारोऽन्यस्य शन्दस्य न्यवन्छेदकः । माष्ये । सर्वमेवेति । सामान्ये नपुंसकम् । एवकारो विशेषव्यवन्छेदकः । तन्त्रेति । वृष्टिभावे । प्रकृते । अन्विति । 'भवदनुशयो द्वेषे पश्चात्तापानुबन्धयो'रिति विश्वादनुबन्धेऽनुशयशन्द द्वि भावः । यः प्रारन्धसित्रतिभाणेषु कर्मसु यिकिञ्चित्कर्मजन्यभोगसाधकसामग्रीशेषः । एतद्वीति । अनुशयस्पर्भाणो विचारस्य । यथेति । अनुशयवन्त्येनाननुशयवन्त्वेन वा । अत आहुरिति । अनुशयस्परूपकृणो विचारस्य । यथेति । स्वभावेति । गीतापञ्चमाध्याये 'न कर्तृत्वं न कर्माणि लोकस्य स्जिति प्रसुः । न कर्मफलसंयोगं स्वभावस्तु प्रवर्तत' इति वाक्यात् । उभयेति । कप्यरमणीयो-मयविषम् । निरनुशयत्व इति । निष्कान्तमनुशयपदान्निरनुशयं सूत्रं तन्ते । तद्विचार

कृतात्यये अनुदायवान्। कृतस्य सोमभावस्यात्यये नाशे सित अनुदायवान् अवान्तरफलसाधकलेशसहित एव वृष्टिभावं प्राप्तोति। कृतः। दृष्टस्मृतिभ्याम्। दृष्टं तावत् भोगसाधकमूलद्रव्यनाशेपि भोगसाधकतादृशदेहवस्त्रादिसहित

भाष्यप्रकाराः

अयमर्थः । आहुतिभिर्द्युलोके नीतानां द्युलोकामौ देवकृतहोमोत्तरं सोमभावः । ततः पर्जन्यामौ हुतानां तेषां दृष्टिभावः । स हि न तत्कालमेव, किन्तु कृतकर्मभोगान्ते इति चन्द्रमण्डल-मारूढानां धूममार्गिणामवस्थाबोधिकया 'आकाशाचन्द्रमसमेप सोमो राजा तदेवानामन्नं तं देवा भक्षयन्ति, तस्मिन् यावत्सम्पातम्रिषित्वाथैतमेवाध्वानं पुनर्निवर्तन्ते यथेतमाकाशाद्रायु'मित्यादिकया श्रुत्यावसीयते । सम्यक् पतत्युत्पतत्यसाल्लोकात् स्वर्गलोकिमिति न्युत्पत्त्या सम्पातपदेन कर्मबोधनात् । एवं सित सकामानां धूममार्गिणां सुकृतभोगोत्तरं यथा आद्युत्तः, तथैतेषां भोगोत्तरमेव दृष्टिभाव इति न्यायसाम्यात् सिध्यति । स च भोगः सकामानां सुख्यं फलम्, निष्कामानामवान्त-रफलम् । उभयथापि फलत्वस्याप्रच्यवात् सर्वस्य भोगः प्रामोति, न त्ववान्तरफलत्वे सशेषत्वम् । यदि तस्मिन् शेषोऽङ्गीकियते, तदा तत्र अभुक्तेऽवान्तरफलस्यावशेषं 'यावत्सम्पात'श्रुत्यनुरोधेनावान्त-रफलत्ववाधः । नचानुशयाभावे सद्दासनाश्चन्यतायामप्रिमजन्मनि सदाचाराभावप्रसङ्गादवशेषस्यानश्यकत्वं शङ्क्यम् । उक्तरूपेण देवकृतोद्यमेन ज्ञानौपयिकशरीरभावादेव घटे छिद्रराहित्यवत् सदाचारसिद्धेर्न तस्य किश्चित्प्रयोजनम् । अत उक्तहेतुद्वयान्निरनुशय एव वृष्टिभावं प्रामोतिति ।

सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति कृतंत्यादि । कृतपदेनात्र सोमभाव एवोच्यते । प्रकृतप्रश्नप्रतिवचने रिक्सः।

इति । अनुशयविचारः । आहुतिभिरिति । आहुतिभिः करणैः अग्निभिः कर्तृभिः नीतानां जीवानाम् । 'तं प्रेतं दिष्टमितोऽमय एव हरन्ती'ति श्रुतेः । एवकारेणाहुतिव्यवच्छेदात् । तत्कालमेवेति। तस्मिन् होमकाले। अत्यन्तसंयोगे द्वितीया। एवस्तु होमकालान्यकालव्यवच्छेदकः। कर्मेति । अग्रे एवः श्रुतित्वात् । यथेतमिति । यथा इतं आकाशाद्वायुं निवर्तन्त इत्यन्वयः । 'यथेतमाकाशाद्वायुं वायुर्भूत्वाभ्रं भवत्यभ्रं भृत्वा मेघो भवति मेघो भृत्वा प्रवर्षती'ति पाठः । अनेन इत्यादिकयेत्यत्रादिपदार्थोप्युक्तः । अवान्तरेति । 'नाऽभुक्तं क्षीयते कर्मे'त्यवान्तरफलम् । कर्मणः प्रतिबन्धकत्वात्सायुज्ये । सर्वस्येति । सकामनिष्कामरूपस्य । न त्ववान्तरेति । रूपरसादीनां भोगस्य । पूर्वपक्षभाष्यं व्याक्कविन्त स्म यदीति । तस्मिन्निति । भोगे । दोष इति । जीवे कर्मशेषः । अवान्तरेति । उत्तरफलेऽनुवृत्त्यांशतोऽवान्तरफलत्वबाधः । ज्ञानौपयिकेत्यादिभाष्यं विवृण्व-न्ति स्म नचेत्यादिना । संशयद्वितीयकोटिसत्त्वे पूर्वकोटिरूपपूर्वपक्षप्रतिबन्धात् शङ्का । भाष्ये द्वितीय-कोटौ सद्वासनायाः सदाचारे कारणत्वमुक्तम् । तत्र निष्कामा अनुशयवन्तः । सद्वासनायाः । अम्बरी-षवदित्यनुमानं फलति । एवं सत्यनुश्चयाभाव इत्यादिः । अवशेषस्येति । प्रारन्धातिरिक्तकर्मशेषस्य । तथाच न पूर्वपक्षसमर्पिका पूर्वकोटिरिति भावः । अनावश्यकत्वं वदित पूर्वपक्षी उत्तरूपेणोत्यादि । प्रथमसूत्र एव तत्र पूर्वजन्मनीत्यादिभाष्येण उक्तं रूपं देवाधिष्ठानसम्पादकत्वं यस्योद्यमस्य तेन । एवेति । अयं सदाचारवाचकपदव्यवच्छेदकः । तस्येति । अवशेषस्य । अतः इति । प्रयोजना-भावात् । उक्तेति । भाष्योक्तसदाचारसिद्धिप्रयोजनाभावरूपहेतुद्वयात् । एवेति । हेतुद्वयादेव । एवेति । कृतकर्भव्यवच्छेदकः । प्रकृतेति । पत्राप्तिविद्यायाम् । 'वेत्थ यथा पत्रम्यामाहृतावापः पुरुषवचसो भवन्ती'ति प्रवाहणस्य जैबलेः श्वेतकेतुं प्रति प्रश्नः । जैबलेः गौतमं प्रति प्रतिवचनस् । न. स्. र. ५

एव तस्मात् स्थानाद्पगच्छित । अन्यथा सद्य एव देहपातः स्यात् । अतो यथा लोके सालुरायः, तथात्रापि । स्मृतिश्च 'यद्यञ्च नः स्वर्यसुखावदोषितं सिष्टस्य दत्तस्य कृतस्य चौभनम् । तेनाजनाभे स्मृतिमज्जनम् नः स्थात् वर्षे हरिर्य-द्रजनां द्यं तनोति' इति देवगाथा । अतो ज्ञानौपियकजन्म सानुद्रायवत एव भवति । अन्यथा पूर्वजन्मस्ख्सभावे विषयासिकः प्रसज्ञ्येत ।

#### भाष्यप्रकाशः।

प्रथमं तस्व देवकृतत्वेनोक्तत्वात् । न तु कर्म । तस्य मुख्यफलावधिकत्वेनावान्तरफलभोगतस्तद्त्ययाभावादत्ययपद्विरोधापत्तः । अनुश्यथात्रावान्तरफलमाधिका या सामग्री तस्या लेशः । अतः सोमभावनाशे तथेत्यर्थः । हेतुं व्याकुर्वन्ति दृष्टमित्यादि । अन्यथा स्रत्य एव देहपातः स्यादिति । उक्तरूपस्य लेशस्यापि कर्मजन्यत्वेन कर्मनाश एव तन्नाशात् 'प्रारव्धकर्मनिर्वाणो न्यपत्तत् पाञ्चभातिक' इतिवत् सद्य एव देहः पतेत् । तथा सति गमनं न सम्भवेत् । अतो यथा लोके सानुश्यः, तथात्रापीत्यर्थः । नन्वेवं सत्यावश्यकत्वाल्लाघवाच कर्मशेष एवानुश्योस्तु, न तु सामग्रीशेषोपीत्यत आहुः स्मृतिरित्यादि । तथाचास्यां गाथायां शेषितं स्विष्टं दत्तं कृतमित्यनुक्त्वा, यत् 'स्विष्टस्य दत्तस्य कृतस्य शोभन'मिति स्विष्टादिसम्बन्धिसमीचीनमुक्तय्, तेन कर्मजन्यो भोगसाधकसामग्रीलेश एव विवक्षित इति ज्ञायते, न कर्मशेषः, अतः स एवात्रानुशय इत्यर्थः । सिद्ध-मादुः अत इत्यादि । ननु 'कदाचित् मुकृतं कर्म कृदस्थमिव तिष्ठति । मज्जमानस्य संसारे यावद् दुःखाद्विमुच्यते' इत्यन्या स्मृतिः कर्मरूपमप्यनुश्यं दर्शयतीति नकान्तत उक्तरूपानुशय-निश्य इत्यत आहुः अन्यथेत्यादि । उक्तरूपसानुशयस्यामावे पूर्वजन्मसारकस्याभावेन पूर्वजन्मसमृत्यभावे सति विषयासक्तिः प्रसङ्येत । अतः प्रकृते उक्तरूप एवानुशयो ग्राह्य इत्यर्थः ।

### रिश्मः।

तस्य प्रश्नस्य प्रतिवचने । नस्यैवेति । सोमभावस्येव । एवोऽन्यव्यवच्छेदकः । नित्वित । कृतशब्देन नतु कर्म ग्राह्मम् । तस्येति । प्रारम्धातिरिक्तकर्मणः सिच्चितस्य कियमाणस्य वा । येति । कर्मरूपा । तथिति । वृष्टिभावं प्राप्नोतीत्पर्यः । एवकारः सूत्रप्रामाण्यात् । एविति । सप्टिमित्यादीति । ताहदोति । अनुश्चयदर्शनवहेहवस्त्रादिसहितः । एविति । प्रत्यक्षात् । अन्यथाशब्दं व्याकुर्वन्ति स्म उक्तरूपस्येति । अन्यथेत्रस्य अनुश्चयाभाववन्त्वेनान्यन प्रकारण दहवस्त्रादिसहित इत्यर्थं मत्वोक्तं तन्नाद्वादित्यन्तम् । तथा चान्यथेत्यत्र प्रकारे थाल् । पत्रम्या अव्ययत्वाक्षुक् । एविति । लेशलेशिनोस्तथादर्शनादेवकारः । तन्नाशात्प्रकारात् । प्रकारो देहादौ । अन्यथाशब्दं व्याख्याय सद्य एवेत्यादिभाष्यं व्याख्यान्ति स्म प्रारम्भति । सन्य एवेति । विलम्बव्यवच्छेदकः । अतो यथेति भाष्यं विष्टण्वन्ति स्म अतो यथेति । स्मारम्भति । सन्य एवेति । विलम्बव्यवच्छेदकः । अतो यथेति भाष्यं विष्टण्वन्ति स्म अतो यथेति । स्मारम्भति । पत्राप्तिविद्यायाम् । लाघवादिति । शरीरलाघवात् शक्यतावच्छेदकलाघवाच । न कर्मेति । यथेवं स्मातदा 'कृतस्य शोभन'मित्येव वदेत् । स्म एवेति । स्विष्टादिरूपभोगसाधकसामग्रीश्चाः । एवकारोऽन्यभाष्यकृत्संमत्या । भाष्ये । स्मृतिमत् जन्म नारदस्येव । नोऽस्माकं देवानाम् । वर्षे अजनाभे भारतवर्षे । यत् यस्मात् । अत इति । देवाभिलितत्वात् । एवेति । 'कपूयचरणा अभ्याशो ह यते कपूर्यं योनिमापद्येति हेति श्रेतेवित । प्रकृते । विषयोति । विषयासक्तित्वेन । तत्कृतपूर्व-जन्मिनदुःखस्यत्यभावत्वेन कार्यकारणभावात् । एवेति । नारदभरतादौ दृष्टिविषयानासक्तिभङ्गभिये-

ननु अनुज्ञायसहकृत एव जीवो नाङ्गिः परिष्वक्तो भवेत्, अत आह यथेतम् । यथागतम् । अन्यथा प्रश्ननिरूपणयोबीधः त्यात् । तिह तावद्वान्तरफलसाधक-सिहतः स्यात्, अत आह अनेवं च । एवम्प्रकारयुक्तागमनं नास्ति । भोगस्य

#### भाष्यप्रकाशः।

पुनः शङ्कते नन्वित्यादि।

अयमर्थः । पूर्वजन्मसारकं यद्दृष्टं वक्तव्यं संस्कृतेन्द्रियप्रभृति, तद्देहमन्तरेण स्वकार्यास-मर्थ सद्देहमाक्षेप्स्यति । तथा सति तत एव सिद्धावपां परिष्वङ्गो निःप्रयोजन इति सोमभावना-शेऽपामपि साजात्यान्नाशापत्त्या प्रक्रान्तत्याग् ईदृशेनुशये स्यात्।अतोऽयमयुक्त इति पूर्वपक्ष्याशयः।

तेन सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि । अपां भिन्नप्रकारत्वं तु भोगमात्रसाधिकाभ्यः पूर्वाभ्य इदानीन्तनानां वैराग्यसांहित्यात् संस्काराधिक्येन तत उत्कर्षाच बोध्यम् ।

अत्रैवं स्त्रार्थः सिध्यति । कृतात्यये देवकृतस्य सोमभावस्य नारो सति, अनुदायबान् तच्छेषवान् । यथेतं पूर्ववद्द्धिः सम्परिप्वक्तः । अत्रैवं च, अपां संस्कृतत्वात् भिन्नप्रकारेण रिवमः ।

वकारः । ततः एचेत्यादि । संस्कृतेन्द्रियप्रभृतिभिः । एवकारोऽपां व्यवच्छेदकः । संस्कारसिद्धौ । संस्कारार्थोऽपां परिष्वङ्गः । स्माजात्यादिति । सोमभावाचन्द्रत्वेन साजात्यात् । नचैकघटनारोऽपरघट-नाशापत्तिरिति वाच्यम् । अपेक्षाबुद्ध्यविषयसाजात्यापेक्षणात् । चन्द्रत्वेन साजात्ये वर्तत इति साजा-त्यान्नाशापत्तिः । घटत्वेन साजात्ये न वर्तत इति । प्रकान्तस्यापां पुरुपभावस्य त्यागः । ईदृशा इति । कर्मजन्ये भोगसाधकसामग्रीलेशमात्ररूपे । स्वादिति । अपां सामग्र्यन्तर्गतत्वाभावात्स्यात् । अय-मिति । उक्तानुशयः । तथाचायं भाष्यार्थः । अनुश्यसहकृत एव, नत् भोगासाधकसामग्रीसहित इत्येव-कारो भोगासाधकसामग्रीं व्यवच्छिनत्ति । अत आह नाद्भिभौगासाधकसामग्रीरूपाभिः परिष्वक्तो भवेत् । अत एतादशपूर्वपक्षाद्भगवान्व्यास आह यथेन मिनीति । प्रकृते । धूममार्ग इति । 'अथ य इमे त्राम इष्टापूर्ते दत्त इत्युपासत'इत्यादिना छान्दोग्योक्ते । यथा येन प्रकारेण इतं गतं चन्द्रलोके तथा एतमेवाध्वानं पुनर्निवर्तन्ते यथेतं इत्यर्थः । अग्रे तमेवाध्वानमाह 'आकारामाकाशाद्वायुं वासुर्भूत्वे'त्यादिना । अर्थः पूर्वमुक्तः । कर्मी आकाशं प्रतिपद्यते । अत्रापीति । आर्चिरादिमा-र्गेपि । बृष्टीति । अत्रूपत्वम् । आदिनान्नरेतआदि । अन्यथेत्यादिभाष्यार्थमाहुः अतः प्रकारेति । श्रत्युक्तत्वादप्प्रकारादन्यप्रकारो निष्प्रयोजनात्यागप्रकारः तत्सम्बन्धिदेहाङ्गीकारे तत् प्रश्ननिरूपणं अत्रपदेहविषयकं विरुध्येत बाध्येत । 'यथा पत्रम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्ती'ति प्रश्नः । 'इति तु पश्चम्यामाहृतावापः पुरुषवचसो भवन्ती'ति निरूपणम् । अधिकमाहुः सङ्गत्यर्थम् । इत्यतः इत्यादि । न तथा कर्मजन्यभोगसाधकसत्रयोजनसामग्रीमात्रलेशत्वेन लेशो नेत्यर्थः । शोषं स्फुटमिति । तर्हि यथेतमित्यङ्गीकृते तावत् अगां पुरुषवचस्त्वमवधि मोक्षावान्तरफलं शरीर तत्साधिका निःप्रयोजनसप्रयो-जनसामग्री कर्मजन्या तत्सिहतः स्यात् । ततु चन्द्रमण्डले भोगस्य जातत्वान्न सम्भवति । आगमनस्य-ताद्द्यभोगजनकत्वरहितसामग्रीसहितत्वेन यथेतं तथागमनाभावादतो भगवान् व्यास आह अनेवं चिति । च पुनः आगमनमनेवं भिन्नो भोगरहितप्रकारस्तेन युक्तमागमनमपाम् । एवंप्रकारो भोगजन-

जानत्वात् । चकारात् वैराग्यसहिनोपि । तस्मादनुरायवान् भिन्नप्रकाराद्भिः परि-ष्वको देवकृपासहिनो वृष्टिर्भवनीति॥ ८॥

## चरणादिति चेन्नोपलक्षणार्थेति कार्ष्णाजिनिः॥ ९॥

किञ्चिद्राशङ्क्य परिहर्गन । ननु नात्रोत्तमजन्मार्थमनुशयोऽपेक्ष्यने, चरणा-देव भविष्यति, 'तद् य इह रमणीयचरणा अभ्याशो ह यत् ते रमणीयां योनि-यापचंर'त्रित्यादिना यः पूर्वजन्मनि विहिताचारं करोति, स उत्तमं जन्म प्राप्नोति, यस्त निपिद्धाचरणं करोति, स श्वादियोनिं प्राप्नोतीति 'साधुकारी साधुर्भवती'-वादिश्रुवा च प्रतिपाचने, प्रकृते तु तस्य रमणीयचरणस्य चरणादेव तस्य सम्यग् जनम भविष्यति, किमनुशयसहभावेनेति चेत्। न। चरणश्रुतौ या योनिरुक्ता, सा उपलक्षणार्था, अनेन पूर्वजन्मनि समीचीनं कृतिमिति ज्ञापिका, न त तस्मिन

### भाष्यप्रकाशः।

नीचेर्वृष्टिभावार्थ गंहति । चकारो नीचेरागमनस्य द्योतकः । तत्र हेतुः दृष्टस्मृतिभ्यामिति ॥८॥ चरणादिति चेन्नोएलक्षणार्थिति कार्ष्णाजिनिः॥९॥ किश्चिदित्यादिना सूत्रमवतार्थ

पूर्वपक्षांशं व्याकुर्वन्ति नन्वित्यादि । श्रुता 'अभ्याशो हे'ति पदं क्षिप्रार्थकम् । यत्पदं तु कियावि-शेषणं हेत्वर्थकं वा । तथाच यद्यप्येताभ्यां श्रुतिभ्यां यथायथमाचारतः कर्मतश्र जन्मोक्तम् , तथापि प्रकृते पश्चामिप्रकरणे तु चरणादेवोक्तम्, अतोत्र तदेव ग्राद्यमित्यर्थः। परिहाराशयमाहः नेत्यादि। चर-णस्य जन्मनियामकत्वोपगमेषि न तज्जन्मीनकर्मनियामकत्वम् । उक्तरूपनिषिद्धकर्मप्रत्यक्षविरोधात् ।

कत्वं तद्युक्तागमनमपां नाम्ति । भोगस्य चन्द्रमण्डले जातत्वादागमनसमये तद्भावात् । उपसंहारा-दाहः चकारादिति । अपिनानेव चेत्यम्य यथेतिमत्यनेन ममुचयः । अपिः समुचये । एवं शेषं स्फूट-मिल्यर्थः । वैराज्येति । भोगानन्तर वैराग्यप्रसिद्धः । 'तस्माज्जगुप्सेते त्युपसंहाराच । संस्कारेति । संस्कृतेन्द्रियसंस्कारण द्विगुणसस्कारेण ततो गमनादत्कर्पात् । बोध्यमिति । अनुदायवानिति । विद्याप्रकरणेन कपृययोनिवाधाय जानोपियकदेहसाधनाय चेदम् । देवकृपासहित इति तु देव इत्यनुवृत्ताविप पुनरेवाः सोम राजानं जुह्नतीति देवपदोपादानात् । तच्छेपवानिति । कर्मजन्य-भोगमाधकसामग्रीलेशवान् । भिन्नेति । गमनप्रकारे भोगमाधकत्व आगमनप्रकारे वैराग्यसाहित्यम् । भोगस्य जानत्वात् । किञ्च । गमनमुचैः द्युठोकस्योचत्वात् । तद्भिन्नप्रकारेण नीचैनीचैस्त्वेन । अनेन यथेतमनेव चेत्यनयोविंरोधः परिहृतः । यथेतं तथागत इत्युक्त्वानेवं आगमनमित्युक्तेविंरोधः । रहती-त्यनुवर्तते पर्वसृत्रात् । चकाराथों भाष्ये वाच्य उक्तोऽतम्तम्य भाष्योक्तस्य द्योत्यार्थमाहुः चकार इति ॥८॥

चरणादिति चेन्नोपलक्षणार्थेति कार्प्णाजिनिः ॥ ९॥ इतिपद्मिति । नच 'अव्य-यादाप्सुप' इति विभक्तेर्नुका लुप्तत्वेन पदत्वाभावः 'न लुमताङ्गस्ये'ति सूत्रादिति शङ्क्यम् । पदशब्दस्य शब्दे लक्षणाङ्गीकारात्। अभेदो लक्षणा। पदशब्दयोरभेदात । शक्तं पदं वा। कचिन्नैयायिकमताङ्गी-कारात् । यथात्रेव सोमाद्वृष्टिभावे रूपरसादीनामिति । एताभ्यामिति । रमणीयचरणकपृयचरणाभ्यां 'साधुकारी साधुर्भवति पापकारी पापो भवती'त्येताभ्याम् । जन्मेति । कप्यरमणीयजन्मोक्तम्। चरणादेवेति । एवकारः साधुकारीतिश्रुतिव्यवच्छेदकः । अनुशयव्यवच्छेदको वा । तदेवेति । चरणम् । एवकारोऽनुशयसहभावव्यवच्छेदकः । अन्यथेत्यादि विवृण्वन्ति स्म चरणस्य जन्मे-त्यादि । अयमन्यथाशब्दार्थः । अपिर्गर्हायाम् । उक्तेति । माष्योक्तश्रुत्युक्तकपृयचरणरूप- जन्मनि समीचीनकरणे नियामिका, अन्यथा ब्राह्मणानां निषिद्धकरणं न स्यात्। तस्मादनु ज्ञायोऽपेक्ष्यते ज्ञानोपयोगार्थमिति काष्णीजिनिराचार्यो मन्यते।

काष्णीजिनिग्रहणं पञ्चाग्निविद्याया भिन्नप्रकारत्वज्ञापनार्थम् । तसादस्य स्वमते भिन्नत्वान्न राङ्का, नचोत्तरम् । न हि पञ्चाग्निविद्यायां पुरुषादन्यभावः सम्भ-वित । प्रकरणपरिगृहीता श्रुतिनीन्यत्र न्यायसम्पादिका ॥ ९ ॥

#### भाष्यप्रकाजः

अतस्तदर्थमनुशयेऽवश्यं वाच्ये जन्मवोधिकापि चरणश्चितः 'काकवद्देवदत्तस्य गृह'मितिवत् पूर्वजन्मकृतं समीचीनं कर्मोपलक्षयिष्यति । यत् ये रमणीयचरणास्ते रमणीयां योनिं आसमन्तात् पद्येरन् ।
गत्यर्थपद्यतेर्ज्ञानार्थत्वात् तत्र विशेषावधारणे कर्मजन्यां तां योनिं ज्ञापयेयुरित्यर्थात् । अतः सिद्धमनुशयेनेति कार्ष्णाजिनेराशयः । नामग्रहणप्रयोजनमाहः काष्णाजिनीत्यादि । भिन्नप्रकारत्वं
तु कर्मशेषरूपानुशयश्चन्यत्वम् । तेन सिद्धमाहः तस्मादित्यादि । कार्ष्णाजिनिमतीयात् कर्मशेषक्ष्पानुशयात् अस्य भोगसाधकसामग्रीशेषरूपस्य फलशेषस्यानुशयस्य भिन्नत्वात् तस्य च दृष्टस्यतिभ्यां सिद्धत्तया चरणेन गतार्थताया आपादियतुमशक्यत्वान्नाशङ्का । तदभावादेव च नोत्तरमप्यपेक्षितमित्यर्थः । एतदेवोपपाद्य दर्शयन्ति न हीत्यादि । पञ्चाग्निवद्यायां हि उक्तप्रकारेण देवेर्डुतस्य प्रश्ननिरूपणाभ्यां पुरुषमादः प्रतिपादितः, अतः साङ्गाद्वैदिककर्मणः फलावश्यंभावनियमेन पुरुषादन्यभावो न सम्भवत्यतोऽस्याः कर्मान्तराद्भिन्नप्रकारत्वम् । पञ्चाग्नश्चितश्च प्रश्नादिवोधितप्रकरणपरिगृहीता न कर्मान्तरस्थले न्यायसम्पादिका । अतो नात्र शङ्कोत्तरे, किन्त्वन्यत्रेव ते इत्यर्थः ॥९॥

प्रत्यक्षविरोधात् । व्युत्क्रमेण व्याख्याने यदि वाक्यार्थज्ञानं भवेत्तदोपरुक्षणज्ञानं तेन ज्ञापक-रूपार्थान्तरमिति वक्तमाहुः अत इति । तदर्थमिति । निषिद्धकर्मकरणनिवृत्तये । मशकार्थी धूम इतिवत् मशकनिवृत्तये इत्यर्थात् । 'अर्थोऽभिधेयरैवस्तुप्रयोजनिवृत्तिष्वि'ति कोशात् । जन्मबोधि-कापि । शक्यार्थो जन्मेत्यर्थः । तथापि युगपदृत्तिद्वयिवरोधो न, उपलक्षणस्य तात्पर्यवृत्तौ पर्यवसानात् । शब्दमात्रस्य व्यञ्जकत्वमपीष्यत इत्याहुः काकविदिति । मतुबन्तम् । गृहस्य तटस्थलक्षणम् । उपेति । तात्पर्यवृत्तिं समीचीनकर्मनिष्ठां करिष्यति । उपलक्षणं समीपपदार्थलक्षणा सा तात्पर्यानुपपत्तौ स्वनीजे पर्यवस्यति लाघवात् । शक्यसम्बन्धस्य पाश्चात्त्यस्य स्वीकारे गौरवात् । तथाच क सुगपद्वृत्तिद्वय-विरोधः । यत् यथा भवति तथा । यत् यस्माद्वा । तन्त्रेत्यादि । पदने ज्ञानत्वरूपविशेषावधारणे । तामिति । रमणीयां योनिमस्य जीवस्य ज्ञापयेयुः । भाष्यीयानेनपदस्यार्थोऽनेन जीवेनेति । स्पष्टमन्य-द्भाष्यम् । आपाद्यित्मिति । यदि स्वमतेऽस्मात् कर्मशेषरूपानुशयः स्यात्तदाशङ्केत्यापादयितुम् । कर्मशेषरूपानुशय आपादकः । आपाद्याशङ्का । अपेक्षितमिति । स्वमते । पश्चाग्नीति । प्रकरणेति भाष्यविवरणम् । प्रश्नादीति । पञ्चाग्निविद्याप्रकरणम् । न कर्मेति । पञ्चाग्निविद्याऽप्राकरणिककर्मान्त-रस्थले न । न्यायेति । वक्ष्यन्ति च 'यदेव विद्यये'ति हीति सूत्रभाष्ये । नाचेति । भाष्ये न शङ्कोत्तरे । अन्यत्रैवेति । आगममते । एवकारः कार्ष्णाजिनिपदात् । कृष्णाजिनस्यापत्यं कार्ष्णाजिनिः । अत इञ् । कृष्णाजिनं ब्रह्मेति संहिता । कृष्णाजिनं सर्पो भवतीति दृष्टम् । संहितायां औषधिविद्या सान्नाय्य-विद्येति माधवीये । तत्र सान्नाय्यविद्या प्रसिद्धा । औषधिविद्या काष्ट्रपुंसा मृगपातनरूपा दृष्टा । वयसां सृष्टिः कपोतानां दृष्टा । शब्दप्रत्यक्षं घण्टाके जातम् । ॐ सिचदालिङ्गनप्रस्ः ततो नीचैः ॐ सिचदा-लिङ्गनप्रसो इति मन्नद्रयम् । वेदान्ते तु सर्वात्ममाविवद्या । 'वशे कुर्वन्ति मां भक्तये'ति वाक्यात् ॥९॥

## आनर्थक्यमिति चेन्न तद्पेक्षत्वात् ॥ १० ॥

नन्येवं सित चरणश्रुतिरनिर्धिका, ज्ञापनायां प्रयोजनाभावात्, अतो विधा-यक्तत्वं श्रुतेः, इष्टानिष्टकल्योधकश्रुतिवत्, अतः कर्मतारतम्येन फलविधानान्नि-एकामकर्मकर्तुज्ञीनोपयोगिदेहविधानं भविष्यतीति अनुज्ञायसहभावो व्यर्थ इति चत्। न।तद्पेक्षत्वात्।धूमादिमार्गस्य तस्याःश्रुतेरपेक्षत्वात्।काम्येष्टादिकारिणः

भाष्यप्रकाशः।

आनर्थक्यमिति चेन्न तद्पेक्षत्वात् ॥ १०॥ साधारणानुशयपक्षे किञ्चिदाशङ्का परिहरतीत्याशयेन पूर्वपक्षांशं व्याकुर्वन्ति नन्वित्यादि ।

अयमर्थः । चरणश्रुतेः पूर्वजनमीनकृत्युपलक्षकत्वं तस्या वैयथ्यीपादकम् । न हि तिस्मिन् ज्ञात इह जन्मिन कोपि पुमर्थः सिद्ध्यित । अतस्तदभावाय चरणेनैतज्ञन्मिन विधायकत्वं तस्या अङ्गीकार्यम् । यथा 'प्रतितिष्ठन्तीह व य एता रात्रीरूपयन्ती'ति 'केवलाद्यो भवति केवलादी'त्यादौ प्रतिष्ठाकेवलाद्यन्वादियोधनेन रात्रिमत्रं कुर्यात् , केवलादनं न कुर्यादिति कल्प्यते, तथा रमणीय-योनिकामो रमणीयाचरणं कुर्यादिति । अतः कर्मतारतस्येनात्र फलस्यव विधानानिष्कामकर्तुर्ज्ञानो-पयोगिदहिविधानं तादशदेहोत्पत्तिश्वरणादेव भविष्यतीत्यनुश्यसहभावो व्यर्थ इत्यर्थः ।

परिहारांशं व्याकुर्वन्ति धूमादीति । अपेक्षत इत्यपेक्षः । पचाद्यच् । तसा अपेक्षस्तदपेक्षः । धूमादिमार्गस्य तथात्वादित्यर्थः । धूमादिमार्गस्य कथं चरणश्चत्यपेक्षत्विमत्याकाङ्कायां तद्व्युत्पा-दयन्ति काम्येत्यादि । द्विविधा हीष्टादिकारिणो निष्कामाः सकामाश्च । तत्राद्यस्य फलसामग्री-शेपरूप एवानुशय इत्युक्तम् । द्वितीयस्य तु देवगाथोक्तयुद्धभावात् सुकृते भुक्ते तदनन्तरमुत्पत्तौ 'सुखानन्तरं दुःख'मिति न्यायेन पापस्यवोपस्थितत्वादसमीचीनशरीरप्राप्तिरापद्यते । सा तस्य मा रिश्यः ।

आनर्थक्यमिति चेन्न तद्पेक्षत्वात् ॥ १० ॥ साधारणेति । कर्मशेपोऽनुशय इति पक्षे । चैयथ्येंति । यदि चरणश्रुतिः पूर्वजन्मीनकृत्युपलिक्षका स्यात्तदेह जन्मनि पुमर्थासिद्धा व्यर्था स्यादित्येवं वैयर्थ्यापादकम् । तस्मिन्निति । साधारणानुशये । हेत्वन्तं भाष्यं विवृतम् । अतो वीत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम अतस्तदिति । विधायकत्वमिति । किश्चिद्विधायकत्वम् । इष्टे-स्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म यथा प्रतीति । इत्यादाविति । प्रयोजनगौरवग्रन्थविस्तरभियादि-शब्दार्थों नोच्यते । एवमन्यत्रापि । राचीति । 'ये प्रतितिष्ठासन्ति त एता रात्रीरुपेयु'रित्यर्था-द्रात्रिमत्रं कुर्यात् । केवलादीति । केवलथासावादः केवलादः सोऽस्यास्तीति केवलादीति । श्रुतौ केवलस्यादविशपणत्वमभिप्रत्याहः केवलाद्नभिति । केवलश्वासावादी चेति पक्ष आद इस्रत्र समी-चीनादे पिक्किमेदापादकादे च लक्षणादशब्दस्येति स नाङ्गीकृतः । अतः कर्मेति भाष्यं विवृण्वन्ति सा अतः कर्मेति । फलस्यैचेति । रमणीययोनिरूपफलस्य । एवकारश्चरणव्यवच्छेदकः । विधानादिति । रमणीयचरणश्रुतौ स्वोक्तफललिङ्गं तद्रमणीययोनिकामो रमणीयाचरणं कुर्यादिति विनियोक्रीं श्रुतिं कल्पयित्वा विनियोजकमिति तथा । चरणादेवेति । आचारात् । एवकारोऽ-गुन्नयव्यवच्छेदकः । इत्युक्तमिति । कृतात्ययसूत्रभाष्यप्रकाशे । स च भोगः सकामानामित्या-दिनोक्तम् । देवगाथेति । कृतात्ययसूत्रभाष्य उक्ता देवगाथा । बुद्धिस्तु 'हरिर्यद् भजतां शं तनोति' इत्युक्ता । मजतां शंविस्तारकर्तृत्वेन हरिविषयिणी बुद्धिः । इति न्यायेनेति । 'ते तं भुक्त्वा स्वर्गलोकं विशालं क्षीणे पुण्ये मर्त्यलोकं विशन्ती'ति स्रोको न्यायस्तेन । पापस्यैचेति । एवकारेण सुकृतव्यव-

फलभोगानन्तरम्रत्पत्तौ 'सुखानन्तरं दुःखं'मिति न्यायेन पापस्यैबोपस्थितत्वा-दसमीचीनशरीरप्राप्तिर्गो अवत्विति रमणीयानुष्ठातृणां रमणीयशरीरप्राप्तिरेव बोध्यते, न न्यायेनासमीचीनशरीरमिति। तसादन्यनिपेधार्थ सार्थकत्वान्नानुश-यप्रतिषेधिका।

किश्र । रमणीययोनिः किमाकस्मिकी, सकारणा वा । नाचा वेदवादिनाम् ,

#### भाष्यप्रकाजाः।

भवित्यतेवर्थे रमणीयानुष्ठादणां रमणीयशरीरप्राप्तिरेव बोध्यते । ये सकामा इष्टादिकारिणस्ते समीचीनाचरणात् समीचीनं शरीरमाभ्रवन्ति, न न्यायेनासमीचीनं शरीरमिति । तसात् सका-मानामसमीचीनशरीरिनषेधार्थे तस्या उक्तत्वाकानुशयस्य सा प्रतिपेथिका । धूममार्गम्रपक्रम्य तस्या उक्तत्वात्, 'तद्य इहे'त्यनेन तन्मार्गीयाणामेवोक्ठेखाच धूममार्गस्येव तदपेक्षत्वम् । 'इति तु पश्चम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्ती'त्यादिना पश्चाग्निविद्यायाः समापितत्वान्न तस्यां तदपे-क्षेति तथेत्यर्थः ।

नतु 'तद्य इहे'त्यत्रान्नादानां रेतः सिचामेबोछेखः, तथात्यं च निकालकारिष्विष तुल्यम्। अतस्तेष्विप नानुराय।पेक्षेत्यत आहुः किञ्चेत्यादि । यन्वं देहार्थमनुश्यं नाङ्गीकरोषि, तद् किं रमणीययोनिराकिसकी तवाभिन्नेता, उत सदारणा । तत्राद्या करपना तु वाह्यत्वापादिका । अतो द्वितीयः पक्ष आदर्तव्यः । तत्र चरणमेव कारणत्वेन त्वया वाच्यम् । चरणं शिलम् । 'अक्रोधः सर्वभूतेषु कर्मणा मनसा गिरा । अनुप्रहश्च ज्ञानं च शीलमेतद्विदुर्वधा' इति स्मृत्युक्तं वा । 'श्चनो तु चिरते शील'मिति कोशाद्वणीद्यविरुद्धमन्यद्वा स्वकर्म चरणपदेन प्राह्यम् । तदा 'स्वकर्मणा पितृलोक' इति वाक्यादिष्ठवात्तादिलोकस्तत्फलम् । तथा पेतृमेधिकेन संस्कृतानां सपिण्डीकरण-वाक्यानुरोधाद्वस्वादिरूपता च वक्तव्या । तथा 'प्रजामन्वि'ति वाक्यानुरोधात् पुत्रगृहे तत्पुत्ररूपेण जननमपि वक्तव्यम् । तथा 'त्रेविद्या मा'मिति वाक्यान्मर्त्यलोके पूर्ववदेव सोमपात्वेन भवनं रिक्तः।

च्छेदः कियते । प्राप्तिरेवेति । कप्यचरणव्यवच्छेदक एवकारः । न न्यायेनेति भाष्यं विवृण्वन्ति रम ये सकामा इति । तस्मादित्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम तस्मादिति । तत्यः इति । चरणश्चतः । एवेति । अचिरादिमार्गव्यवच्छेदकोऽयम् । तस्यामिति । पञ्चामिविद्यायाम् । तद्पेक्षा चरणश्चतः प्रक्षेति । तथा नानुशयप्रतिषेधिकत्यर्थं इत्यर्थः । अन्नादानामिति । 'यो द्यन्नमत्ति यो रेतः सिञ्चति तद्रप्र एव भवित तद्य इह रमणीयचरणा अभ्याशो ह यत्ते रमणीयां योनिमापद्येर'न्निति श्वतः । बाह्यत्वेति । यतो वेदवादिनां नाद्या । ईश्वरस्य कर्तृत्वात् । चरणं आचरणं शीलिमिति पर्यायाः । अन्यव्यवच्छेदक एवकारोऽश्चतत्वात् । स्वकर्मणेतिभाष्यं विवृण्वन्ति सम तद्या स्वेति । अग्निष्वात्तेति । अग्निष्वात्तादयः पितृगणाः । वस्वितिभाष्यं विवृण्वन्ति सम तथिति । आहिताग्नेर्दहनादिसंरकारः पितृमेधः । पितृमेधेन संस्कृतं पेतृमेधिकं कर्म, तेन 'संस्कृत'मिति स्त्रेण ठक् । तेनेत्यनुवर्तते । सापिण्ड्यं साप्तपौरुपम् । तत्रोक्त-वस्वादित्यरूपता । प्रजामित्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम तथिति । वक्तव्यमिति । तथाच स्मशानान्तित्याकारियतारः स्मशानान्तित्रयाकृत इति वक्तव्यम् । त्रैविद्यतिभाष्यं विवृण्वन्ति सम तथा त्रैवि-द्यति । पृर्वविदिति । पञ्चाग्निविद्यावत् । यद्वा । पूर्ववाक्यवत् । पुर्नभवनिति भाष्यात् । एवकारस्तु

द्वितीयं तु 'स्वक्षकंणा पितृलोक' इति वस्वादित्यस्पता च वक्तव्या। 'प्रजामनु-प्रजायन्ते स्वक्षानान्तित्रयाकृत' इति च। 'त्रैविद्या मां सोमपा' इत्यादिना इन्द्र-लोकभोगानन्तरं तथेव पुनर्भवनं च वक्तव्यम्। नच सर्वेपामैक्यम्। भिन्नस्प-त्वात्। तस्मात् कर्मकर्तृवेचित्रयेण श्रुतिस्मृतिभेदाः समर्थियतव्याः, न त्वेकमपरत्र निविद्यते। उपरोध्यमङ्गत्। तथाच प्रकृतिपि अनुद्यायाभावे भक्षणभवनयोर्नियमो न स्यात्। ब्राह्मणादीनासप्यन्ने वलिहरणे श्वचण्डालयोर्भक्षणम्। ब्राह्मणभक्षणेपि

### भाष्यप्रकाशः।

वक्तव्यम्। नच मर्वपां फलेक्यम्। तेषां फलानां देशभेदेन प्रकारभेदेन च भिन्नरूपत्वात्। तसात् पलभेदे कारणभेदस्यावश्यकत्वात् कर्मविचित्र्येण भिन्नस्वभावकत्वेचित्र्येण च वाक्यभेदाः समर्थियतव्याः। इदं वाक्यमेतादशकर्मपरमेतादशकर्तृपरमिति। 'ज्ञानं ज्ञेयं परिज्ञाता त्रिविधा कर्मचोदना। करणं कर्म कर्निति त्रिविधः कर्मसंग्रह' इति प्रतिज्ञाय गीतायां तद्भेदानामुक्तत्वात्। एवं सिद्धे असद्भीर्णत्वे तत्र तत्र तत्तत्पलभोगोत्तरमावृत्तां तज्ञन्मीनकर्मनियमार्थमनुशयोऽवश्यं वक्तव्यः। एवं यथान्यत्र, तथाच प्रकृतेषि तथेव प्रकृते चरणवाक्ये, अपिशव्दात् ततः पूर्वसिन् धृममार्गवाक्ये च नानान्नानां तद्भक्षणस्य नानायानिनां चोक्तत्वादनुशयम्तत्रापि नियामकत्वेना-वश्यमभ्युपयः। तदभावे भक्षणभवननियमाभावापत्तः। नच भक्षणे तस्य न नियामकत्वमिति शक्क्यम् । ब्राह्मणार्दीनामित्याद्यक्तप्रकारस्य दर्शनादनुश्याभावे भक्षितादप्यन्नात् ममीर्चानं रेतो न

### रहिमः।

सोमपान्वान्यव्यवच्छेदकः । तथैवितभाष्य विवृतम् । नचितिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म नचेति । भिन्नेतिभाष्यं विवृज्वन्ति स्म तेपामित्यादिना । देकोति । देशः म्थान तद्वेदेन । तस्मादितिभाष्यं विवृज्वन्ति स्म तस्मादिति । कर्मति । मंज्ञाभेदात्कर्मभेदम्तेन वैचित्र्य पूर्वतन्त्रद्वितीयाध्याये । तेन । कर्जिति । एकादशस्कन्ये 'तेपां प्रकृतिवेचिच्याचित्रा वाचः स्नवन्ति ही'ति वाक्याद्वाक्यभेदकर्तृवेचिच्ययोः कार्यकारणभावः । तद्भेद्।न।मिति । ज्ञानज्ञेयादिभेदानाम्। ज्ञेयं कर्म। विधिपादे कर्मनोदना कर्मविधिरव ज्ञानविधिः परिज्ञात्विधिश्च । अष्टादशाध्याय उक्तत्वात् । असंकीर्णत्व इति । एतेन भाष्य उपरोधस्य साङ्गर्यमर्थ इत्युक्तम् । तथाचेति भाष्यं विवरीतुं सङ्गत्यर्थमाहुः एवं यथान्यत्रेति । विवृण्वन्ति स्म तथैव प्रकृते इति । चकार एवकारार्थे । उक्तरीला सङ्गल-र्थमेवं यथान्यत्रेति वाक्यपूरणे । द्यावद्यदिति । अनुशयवाचकशब्दात् । रमणीयचरणरूपात् । पूर्वस्मिन्निति । 'त इह व्याहियवा ओपधिवनस्पतयम्तिलमापा इति जायन्ते ततो वै खलु दुर्नि-ष्प्रपतर यो यो द्यन्नमत्ति यो रेतः मिखति तदृप एव भवती'तिपूर्वस्मिन् । ग्वल्विति खेदे । दुर्नि-ण्यपन्तरमिति । अत्राकारम्य लुप्तत्वादुष्प्रापतरम् । त्रीद्यादिसंश्लेपणं दुष्प्रापतरम् । रेतःसिग्दे-हमम्बन्धरूपम् । अन्यभुज्यन्ते काकतालीयवृत्त्या रेतःसिग्भिभ्रशणिमति । नानेति । नानेत्यादि स्पष्टम् । नानायोनीनां न्वित्थम् । यो रेतः सिच्चति तद्रृप एव भवतीति सामान्यतो नानायोनयस्तासां सामान्यत उक्तत्वात् । अनुशयाभाव इति भाष्यं विवृण्वन्ति सम तद्भाव इति । अन्नभक्षणयो-निभवनयोर्नियमाभावापत्तेः । एवं त्वनुशयमवरुध्य तयोर्नियमः । ब्राह्मणादीनामित्यादिभाष्यं विव-रीतुमाहुः न चेति । तस्येति । अनुशयस्य । ब्राह्मणादीनामिति । उक्तप्रकारस्तु ब्राह्मणादी-नामप्यन्ने बलिहरणरूपे श्रचाण्डालयोः स्वभागादन्नभक्षणम् । ब्राह्मणकर्तृकभक्षणेपि मलभावेत्यादि स्पष्टम् । अयम् । तस्य दर्शनात् । समीचीनमिति । सामीचीन्यं कपूययोन्यनुत्पादकत्वम् । मलभावे श्करभक्षणम् । अनुदायस्य नियामकत्वे तुषादिष्वन्नभाव एव यावत् समीचीनरेतोभावः। तस्मादुपलक्षणतैव चरणश्चतेर्युक्ता। तस्मादनुदायसहित एव वृष्टिभावं प्राप्नोतीति सिद्धम् ॥ १०॥

सुक्रतदुष्क्रते एवेति तु बादरिः॥ ११ ॥

भाष्यप्रकाशः।

स्यात् । तादशस्य रेतसः अभावे ततः समीचीनयोनेरप्यभावः । अतो रमणीययोनि प्रति चरणस्य हेतुत्वं वदताप्यवश्यं नियामकत्वेनानुशयोङ्गीकार्यः । नचानभावेषि तत्र तुषस्यापि दर्शनात् ततः समीचीनरेतोनुत्पत्तः शङ्क्या । तस्य गोप्रभृतिभिर्भक्षणे ततो दुग्धरूपेणान्नभावस्य सिद्धेः । अद्यमानस्येवान्नत्वादिति । एवं सिद्धे तस्यावश्यकत्वे अनुसीव्यमानस्य तस्येव चरणं प्रत्यपि नि-यामकत्वम् । अतः सकाम एव धूममार्गे नानाफलानामुक्तत्वात् तत्रैव चरणापेक्षा, न तु निष्कामे पश्चापिविद्यासम्पादितदेहे । तस्मादत्र योन्यादिनिरूपणद्वाराप्यनुश्चयोपलक्षणतेव चरणश्चतेर्युक्तेन्त्यर्थः । सिद्धमाहः तस्मादनुशयोत्यादि । तस्मादिति । सर्वत्राप्यनुशयस्यावश्यकत्वात् ॥ १०॥

सुकृतदुष्कृते एवेति तु बाद्रिः ॥ ११ ॥ एवं चरणादेव फलं भविष्यत्यनुश्रयाङ्गीकारो व्यर्थ इत्याशङ्क्य कार्ष्णाजिनिमतोपन्यासेन तदुपष्टम्भेन च धूमादिमार्गे कमीत्मकानुशयस्याप्या-वश्यकत्वं साधितम् । अतः परं तस्य कियत्पर्यन्तमनुवृत्तिरित्याकाङ्कायां तद्विवेक्तिमदं स्वतं प्रवष्टत

हत । स्मार्तः प्रयोगः । अतो नात्र 'अतो रोरष्ठतादि'त्यस्य प्राप्तिः । अनुदाय इति । कप्ययोनिनवर्तकः । अनुदायस्थितिगाष्यं विवृण्वन्ति सम न चान्नभाव इति । परम्परया समीचीनरेतोभाव इत्याहुः तस्येत्यादि । दुग्धेति । दुग्धस्य रेतोजनकत्वं वैद्यके प्रसिद्धम् । तेन
'यावत्समीचीनरेतोभाव' इति भाष्यमपि व्याख्यातम् । एवकारार्थमाहुः अचेति । एवकारो वेदान्ते
योगमात्रात् योगरूढिव्यवच्छेदकः । अनुद्यये सिद्धमाहुरेवं सिद्ध इत्यादि । तस्येवेति । अनुद्ययस्य ।
एवकारो भगवदिच्छाव्यवच्छेदकः । परम्पराकारणभूताया एवंविधविषयत्वात् । सकाम इति ।
सत्तम्यन्तम् । एवकारो निष्कामव्यवच्छेदकः । निष्काम इति । धूममार्ग इत्येव । निष्कामो धूममार्गो
मोक्षफलकः।पौर्वतिश्रीयषष्ठाध्याये आत्मकामस्यापि प्रवेद्यनीयत्वात् । अन्यथा कर्मभिश्चित्तशुद्धिद्वारा मोक्षबोधकपुराणभागो व्यर्थः स्यात् । 'तमेतं वेदानुवचनेन बाह्यणा विविदिषन्ती'तिश्चतिश्च । तस्मादितिभाष्यं
विवृण्वन्ति स्म तस्मादिति । चोन्यादिति । आदिना 'तद्य इह रमणीयचरणा अभ्याद्यो ह यत्ते रमणीयां
योनिमापद्यर'न्नित्यस्या अग्रे 'ब्राह्मणयोनिं वा क्षत्रिययोनिं वा वैश्ययोनिं वे'त्युक्तिविशेषयोनयो ग्राह्माः ।
शक्यार्थनिक्रपणद्वारापि । अपिना शक्यार्थपरित्यागेन लक्षणामात्रम् । शक्यार्थः सम्बन्धमात्रग्राहकः ।
एवति । शक्यार्थवाचकत्वव्यवच्छेदक एवेति । तथा च लक्षणामात्रम् । आवश्यक्रत्यंः इति काशकृत्समते, स्वमतं तात्पर्यवृत्त्यङ्गीकारेणोक्तं पूर्वं व्यासमतवर्तित्वादाचार्याणाम् । आवश्यकत्वादिति ।
भाष्ये एवकार उक्तोपपादनात् ॥ १० ॥

सुकृतदुष्कृते एवेति तु बाद्रिः ॥ ११ ॥ एवकारव्यवच्छेद्यमाहुः अनुरायेति । व्यर्थ इति । व्यवच्छेद्यो व्यर्थः । तदुपेति । आनर्थक्यसूत्रेण तथा । कर्मात्मकेति । कर्मण आत्मा रोषः स्वार्थे कः । तस्यानुरायस्य । अपीति । पदार्थसम्भावनायां कर्मजन्यभागठेशसामग्रीशेषंस्यावश्यकत्वम् । कियदिति । कियतां पुरुषाणां पर्यन्तमनुवृत्तिरिति प्रश्नः । निरनुरायपक्षशङ्केव नास्तीत्युत्तरं फिल्प्यति ।

१. साधक।

त्र० सू० र० ६

फलांश एवानुशय इति तु खमतम् । कर्म फलं च द्वयमेवेश्वरेच्छया निय-तम् । कर्म पुनर्भगवत्खरूपमेव ब्रह्मवादे । सोभिन्यक्तः फलपर्यन्तं तदादिसंयोग इति खमतम् । अन्तसंयोगपक्षमाहैकदेशित्वज्ञापनाय ।

#### भाष्यप्रकाशः।

इति बोधियतुं स्त्रमवतारयन्ति फलांदा इत्यादि । पश्चमस्कन्धोक्तदेवगाथारूपस्मृतौ फलांद्रारूप एवानुशय इति सोठिन्तमं भगवत्समृतियुक्तं जनमोत्पाद्य निवर्तते । तदुत्तरं यनमोक्षसाधनमपेक्षिनम्, तत्तु सारणपूर्वकं भजतां भगवानेव सम्पादयति । यदि कथित्रित् पापोन्पत्तिः, तदापि 'स्वपादमृतं भजतः प्रियस्य त्यक्तान्यभावस्य हरिः परेजः । विकर्म यचोन्पतिनं कथित्रत् धुनोति सर्व हिद संनिविष्ट' इति, 'यत् करोपि यदशासी'त्यादिवाक्यात् माक्षात् परम्परया वा भगवतेव निवर्यत् इति न पूर्वोक्तानुज्ञयापेक्षेति स्वमतम् ।

किश्व । कर्मात्मकानुशयपक्षेपि, कर्म तत्फलं चेति इयं 'एप उ एवे'त्यादिश्रत्या ईथरेच्छयैव नियतम् । कर्म पुनर्भगवत्म्वरूपमेव बद्मवादे । 'द्रव्यं कर्म च कालश्च स्वभावो जीव एव च । वासु-देवात् परो बद्मन्न चान्योर्थोम्नि तत्त्वत' इति द्वितीयस्कन्धे बद्धवाक्यात् । स द्विविधकर्मस्वरूपो भगवान् फलपर्यन्तमभिव्यक्तम्निष्टति । सम्पूर्णे फले जाते तिरोधते । कर्मशेपात्मकोनुशयो निव-र्तते । अतस्तस्य अभिव्यक्तिमारभ्य फलपर्यन्तं संयोग इति स्वस्य बादरायणाचार्यस्य मतम् । तत् 'कृतात्यय'स्त्रव्याख्याने देवगाथाम्मृत्या स्चितम् । तत्रान्येपां न संमितिरिति बोधयन् आन्तं मोक्षा-

### रिद्मः।

एवेति । उपष्टब्धत्वादेवकारः । किञ्च, एवकारम्य साधनाच्यवच्छेदकत्वे समीचीनरेतोजनकत्वं न स्या-रमाधने तुपातिरिकानां सङ्गाल्मेवायां नष्टानां जन्मसाधकानुशयस्यांशतः समीचीनरेतोऽनुत्पादकत्वात् । भगवानेवेति । एवकारम्तदर्थसाधनव्यवच्छेदकः । परम्परयेति । भगवद्र्पणद्वारा । एवेति । पूर्ववत् । स्त्रमते कर्म विहाय बाह्य वृहदारण्यकशारीरबाह्यणोक्ते देहेऽनुशयानुवृत्तिः, कर्मशेषरूपत्वे सुकृत-दुष्कृतरूपत्वे चानुशयस्य नानुवृत्तिः । कर्म द्विविधं साधनं फलं चेति । तत्र साधनकर्म विद्यायेत्यत्र कर्मत्वेनोक्तं फलकर्मविषयं बोद्धम् । कर्मिति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म किश्चेति । कर्मीतम-केति । कर्म चित्तरोधकत्वेन आत्मा स्वरूपं यस्य कर्मजन्यभोगमाधकसामग्रीलेशरूपस्य स कर्मात्मकः कर्मात्मकश्चासावनुशयश्च कर्मात्मकानुशयस्तस्य पंक्षपि । एचेति । पृष्टिमार्गातिरिक्त इच्छैव निया-मिकतीश्वरच्यवच्छेदकः । कम पुनरिति भाष्यं विवृण्वन्ति सम कम पुनरिति । स्वरूपमेवेति । 'प्रकाशाश्रयवद्वा तेजस्त्वा'दितिसूत्रात् । स्वरूपं तु 'ज्ञानशक्तिकियाशक्ती सन्दिद्येते परिश्यते' इति भाष्योक्तम् । एवकारस्तु वेदशास्त्रार्थत्वात् । 'कमैंके तत्र दर्शना' दितिजैमिनिस्त्रात् । फल-पर्यन्तमिति । तदादिसंयोग इति वक्ष्यमाणत्वात्तस्य कर्मणः आदिसंयोगो ठेशरूप इत्यभिव्यक्त-स्तिष्ठति । कर्मञेषात्मक इति । समामः पृववत् । निवर्तत इति । बाह्यदेहस्य कर्मा-जन्यत्वमिति चतुर्थाध्याये चतुर्थचरणे वक्ष्यन्ति । तदादीति भाष्यं विवृण्वन्ति सम अतस्तस्येति । संयोग इति । कर्मणो द्रव्येण समवायो यद्यपि, तथाप्यपां पुरुषवचस्त्वेन तदन्तर्गतस्य संयोगः । तत्रेति । खातुशये । अन्येषां वादरिप्रभृतीनाम् । बोधयन्निति । वादरायणः । मोक्षावधीति । न तु मोक्षे कर्मशेषः कार्ष्णीजिनिमतसिद्धः, नापि कर्मजन्यभोगसाधकसामग्रीलेश इति भावः। सुकृतदुष्कृते एव विहितनिषिद्धकर्मणी अनुशय इति बाद्रिराचार्यो मन्यते । तेन मोक्षपर्यन्तमनुशयोऽनुवर्तिष्यत इति सूत्रफलम् । तुशब्देन निरनुशयपक्षशङ्कैव नास्तीत्युक्तम् । एवं द्वितीयाहुतिर्निर्धारिता ॥ ११ ॥

इति तृतीयाध्याये प्रथमपादे द्वितीयमनुरायाधिकरणम् ॥ २ ॥

भाष्यप्रकाशः।

विध कर्मसम्बन्ध इत्याकारकमन्तसंयोगपक्षं बादरेरेकदेशित्वज्ञापनायाहेत्यर्थः । एकदेशित्वं त्वनुशयमात्राङ्गीकाराज्ज्ञेयम् ।

सत्रं व्याक्कविन्त सुकृतेत्यादि । अञ्चलकि ते इत्यर्थः । शेषोर्थस्तु निगदव्याख्यात एव । अन्ये तु चरणस्त्रे उपलक्षणार्थित्यस्य चरणश्चितिरुक्षणया कर्मबोधिकेत्यर्थमाहुः । अग्निमे तु, तिर्हि चरणानर्थक्यमितिचेन्न, कर्मण आचारापेक्षत्वादित्यर्थमाहुः । तृतीये तु, 'धर्म चरती'त्यादिप्र-योगाचरणशब्देन सुकृतदुष्कृते एवोच्येते इत्यर्थमाहुः । तत्राप्यन्ततो गत्वैक एवार्थः ।

सिद्धं निगमयन्ति एवमित्यादि ।

अत्रेदं हृदयम् । निष्कामकर्माणि न खर्गादिजनकानि, किन्तु पावनान्येवेति तत्प्रकारबोधनाय पश्चाप्रिविद्याप्रवृत्तिं ज्ञापयितुमयं पादः । अन्यथा चन्द्रगतेः सर्वसाधारण्यादेतद्वोमवैयर्थ्यमेव खात् । अतो निष्कामकर्माणि द्युलोके यजमानमानीय तिरोदधित । तदनन्तरकार्य तु तद्या-पारभूता देवा एव कुर्वन्तीति न तत्र कर्मानुशयः, अपि तु फलानुशय एव । यः पुनः सकामकर्मान्सको मार्गः, तत्र तु कर्मानुशय एव । अत एवैकादशे 'आत्मा च कर्मानुशयं विध्ये'ति भगवन्तोक्तम् । अत्रस्तन्मार्गीयानुशयं संग्रहीतुं मतान्तरोपन्यासः । अतो द्वितीया सोमाहुतिरेवमुक्त-प्रकारेणानुशयवत एव वृष्टिभावं जनयति । अनुशयश्च योग्यदेहसम्पत्तिपर्यन्तमनुवर्तते इति प्रकारेण निर्धारिता, न तु मतान्तरोक्तप्रकारेणत्यर्थः ॥११॥ इति द्वितीयमनुश्चायाधिकरणम् ॥२॥

अन्तेति । आन्तं मोक्षावधीत्यत्र व्याख्यातं पूर्वम् । अनुद्वायेति । व्यासस्वीकृतानुशयेऽनुशयमात्रं कर्ममात्रं तस्याङ्गीकारात् । निगदेति । सूत्रेति । शेषरिहतोऽनुशय इति कार्ष्णाजिनिमताद्वितीयमतं सूत्रफलम् । एवेति । निरनुशयपक्षव्यवच्छेदकः । एवं निगदव्याख्यातः । एवकारस्तु एतद्विषयकदृद्वासनायाः । धर्ममिति । आदिनाऽधर्मं चरतीति प्रयोगः । तस्मात् । एवेति । सौत्रत्वादुक्तः । अन्तन् इति । युगपदृत्तिद्वयविरोधेन तात्पर्यवृत्त्यङ्गीकारेपि तादशकर्मवोधिका । 'विशिष्टं शुद्धान्नातिरिच्यतं श्रत्युक्तिकारः । पावनान्यवेति । एवकारस्तु 'तमेतं वेदानुवचनेने'ति श्रुतेः । 'यथानुष्ठीयमानेने'त्येकाद्वास्कन्धाव । विविदिषायाः भक्तेश्च चित्तशुद्धिरूपपावनं विनासम्भवात् । एवेति । अवैयर्थ्यव्यवच्छेदकः । तद्यापारेति । कर्मणो भगवत्स्वरूपत्वेनापि सव्यापारत्वम् । देवा एवेति । लिकामकर्मव्यवच्छेदकः । तिरोहितत्वात् । न तन्त्रेति । देवकृताहुतौ न । फल्हेति । सामग्रीहेशरूपः । एवेति । 'दुःसदृप्रेष्टविरद्वनीत्रतापश्चताशुनाशुनाशुनाशुनाशुनाशुनाव्यादेव । एवकारः सामग्रीहेशच्यवच्छेदकः । अत इति । समाधिभाषापो-पकमतान्तरभाषारूपत्वात् । एतेन सामग्रीहेशो नानुष्टच्य इति शङ्कापास्ता । भाष्यं विवृण्वन्ति सम अतो द्विति । आभासोक्तं निगमनमाहुः एवमुक्तेति । निगमनस्य हेतुष्टितत्वाद्धेतुतृतीयान्तम् । तस्मात् पर्वतो विद्वमानिति निगमनमिति । एवेति । उक्तोपपादनात् । योग्योति । त्राह्वोपि देदः सकृदितो योग्यशब्देन । सामग्रीहेशरूपेणानुवर्तते ॥ ११ ॥ इति द्वितीयमनुश्चरायधिकरणम् ॥ २ ॥ २ ॥

## अनिष्टादिकारिणामपि च श्रुतम् ॥ १२ ॥ (३.१.३.)

तुल्यत्वेन विचारे ऐक्ये वा पश्चाह्यतिधूममार्गयोः सोमभावं गतस्य पुनरा-वृत्त्युपसंहारे उपलक्षणेनापि पापाचारवतासुपसंहारदर्शनात् तेषामप्याह्यतिस-म्वन्धो धूममार्गश्च प्रामोति, तन्निराकरणार्थमधिकरणारम्भः।

ननु अनिष्टादिकारिणामपि सोमभावः श्रृयते, इष्टादिकारिच्यतिरिक्तानां 'ये वै के चासाछोकात् प्रयान्ति, चन्द्रमसभेव ने सर्वे गच्छन्ती'ति कौषीतिकनः समामनन्ति । अत्र च 'कपूयां योनिमापचन्त' इति पर्यवसानम् । तेन सर्वे चन्द्र-मसं गच्छन्ति ।

अयमारायः । 'कर्माकर्मविकर्मे'ति त्रिविधो कर्मविधायको वेदः । 'अग्निहोत्रं

### भाष्यप्रकाशः।

अनिष्टादिकारिणामपि च श्रुतम् ॥ १२॥ ननु उक्ताधिकरणेन फलपर्यन्तं विचारे कृते किमन्यद्विधः येनाधिकरणप्रणयनित्याकाङ्गायां तत्प्रणयनप्रयोजनमाहुः तुल्यत्वेनेत्यादि । सोमभावस्य पश्चाप्तिविद्यायां धूममार्गे चोक्तत्वात् पश्चाप्तिप्रकारेण द्यारि प्राप्सतो धूममार्गेण-श्रेकरीत्या विचारे, मोमभावताल्यादेक्ये वाङ्गीकृते, मार्गद्वयेन सोमभावं गतयोः पुनराष्ट्रस्पुपसंहारे कप्यचरणानामप्युक्ततया तेपामपि मार्गद्वयसम्बन्धः प्रामोति । स च वाक्यान्तरिवरोधानेष्ट इत्य-स्थाविद्यस्त्वत्वात् तदर्थमधिकरणारम्भ इत्यर्थः ।

एवमारमं समर्थियत्वा अस्य पूर्वपक्षस्त्रत्वं ज्ञापयन्तो व्याकुर्वन्ति वन्नित्यादि । ननु सर्वेषां सोमभावेष्याहुत्यादिसंसर्गः व्यभित्याकाङ्गायां तदाशयमाहुः अयमित्यादि । 'कर्माक-मिवकमें'ति प्रकारेण कर्मत्रैविध्यं वोधयन् विधायको वेदिस्त्रिविधः । अग्निहोत्रमित्यादिवाक्यत्रयं तत्रोदाहरणम् । तेष्वकर्मवोधकस्य कर्माकर्शनिन्दया अकर्मनिषेधमुखेन् तत्कर्मविधायकत्वम् । विकर्मवोधकस्य त्र निषद्वप्रागभावपरिषालनद्वारा तद्विधायकत्वम् । स चवं त्रिविधो वेदस्त्रैवर्णि-

### रिइमः।

अनिष्ठादिकारिणामि च खुतम् ॥ १२॥ उक्तत्वादिति । 'सोमो राजा सम्भवती'ति पञ्चािप्रविद्यायाम् । 'एव सोमो राजा तदेवानामन्न'मिति धूममार्गे । पुनराष्ट्रक्तिति । धूममार्गे 'अयैतमेवाध्वान एपुनर्निवर्तन्ते' इत्यनया पुनराष्ट्रत्युपसंहारे इति नार्थः । कपूयाचरणानामप्युक्ततयेत्य-व्यवहितमृतक्तप्रत्ययात् । किन्तु 'जायस प्रियस्त्रेत्वतृतीय एखानम् , तेनासी लोको न संपूर्येत, तस्माज्रुगुप्सेते'ति पुनराष्ट्रत्युपसंहारस्तस्मिन् । उपलक्ष्मणेभेत्यादिभाप्यं विष्वृण्वन्ति स्म कपूय्यरणानामित्यादिना । वाक्यान्नरेति । वाक्यं प्रकृतं तस्मादन्यत् वाक्यं शारीरवाह्मणे 'अन्वं तमः प्रविश्चनित ये सम्भृतिमुपासते । ततो भूय इव ते तमो य उ सम्भृत्या एरता' इति । तस्य विरोधादित्यर्थः ।
अस्येति । पूर्वपक्षसिद्धान्तस्य । कर्मोकर्जिति । 'स व दुर्बाह्मणः प्रोक्त' इत्युक्तरार्थेन कर्माकर्तृनिन्दया ।
मुखमुपायः । तत्कर्मणो कर्मकर्मणो विधायकत्वम् । निषिद्धेति । निषद्धं यद्वाह्मणहननं तत्प्रागमावो
मृतजातहननं करिष्यतीति प्रतीतिविरोधः । तस्य परिपालनं तद्वारा परिपालनाभ्युपायः । 'द्वारं पुनर्निगमनेऽभ्युपाय' इति विश्वः । टाप् । स्त्रीत्वं लोकात् । यद्वा । 'स्री द्वाद्वीरं प्रतीहार' इति कोशाद्वार्यकत्वम् ।
पष्ठे दितीयस्य पादस्य पश्चमे चिन्ततम् । एतत्पूर्वान्वयीत्याद्वः स चैवमित्यादि । ञैविणिकेति ।
पष्ठे दितीयस्य पादस्य पश्चमे चिन्ततम् । एतत्पूर्वान्वयीत्यादुः स चैवमित्यादि । ञैविणिकेति ।

जुहुयात्'। 'यस्य वेदश्च वेदी च विच्छियेते त्रिपृरुषम्।' 'न हिंस्याद्भृतजातानि'। व्राह्मणादीनामपि त्रिविधकरणं सम्भवति। न हि सर्वोऽप्येकान्ततो विहितं वा प्रतिषिद्धं वा करोति। ततो विहितकर्तुरपि त्रयसम्भवाज्ज्ञानाभावेन फलभोग-नैयत्यात् सोमभावानन्तरमेवाकर्मविकर्मभोगो वक्तव्यः। अत एवाविशेषोपसं- हारौ। नस्मात् सोमभावानन्तरमेव सर्वेषां जन्मेति प्राप्तम्॥ १२॥

## संयमने त्वनुभूयेतरेषामारोहावरोही तद्गतिदर्शनात् ॥ १३ ॥

तुशब्दः पक्षं व्यावर्तयति । विहितव्यतिरिक्तकर्मणां संयमने यमसंनिधाने सुखं दुःखं वा अनुभूय आरोहावरोहौ । अनुभवार्थमारोहः, अनुभूयावरोह इति । क्कतः । तद्गतिदर्शनात् । तेषां गतिर्विसद्दशी दृश्यते । वेदे हि प्रथमं विहिता द्वेधा

#### भाष्यप्रकाशः।

काधिकारिकः । तेषां च न हीत्यादिनोक्तरीत्या त्रयसम्भवात् । ज्ञानाभावेन फलभोगनैयत्यात् । विहितस्य विल्छत्वेन पूर्व तद्भोगात् पूर्व सोमभावः, ततो अक्ते तिसन्नन्ययोभींगः । स च भूम्या-दिष्वेवेति ज्ञापनायैव 'तद्य इह रमणीयचरणा य इह कपूयचरणा' इत्युमयोरिविशेषेणोपसंहाराचुक्तौ । तसात् सोमभावानन्तरमेव सर्वेषामकर्मविकर्मभोगार्थं जन्म, सोमभावश्य पूर्वोक्तरीत्या द्वाभ्या-मेवेति सर्वेषामेव आहुत्यादिसम्बन्ध इति प्राप्तम् । तथाच पूर्वोधिकरणे यः सर्वेषां सोमभावाभावः प्रतिपादितः, यच पश्चाप्रिसाधितदेहानां फलानुशय एवेति निर्णातम्, तदयुक्तमित्यर्थः ॥ १२ ॥

संयमने त्वनुभूयेतरेपामारोहावरोहौ तद्गतिद्र्ञीनात्।। १३॥ पक्षमिति । इष्टा-दिन्यतिरिक्तकारिणां सोमभावप्राप्तिपक्षम् । अनुभ्नवार्थमिति । पुण्यफलानुभवार्थम् । अनुभूयेति । तत्तिक्षोके पुण्यफलमनुभूय । तसात् स्थानाद्वरोहः, न तु चन्द्रगतिरित्यर्थः । हेतुं न्याकुर्वन्ति तेषामित्यादि । तेषां विहितन्यतिरिक्तकर्युणां गतिः फलप्राप्तिर्वेदे विसद्शी सोमभावविलक्षणा

#### रहिमः।

षष्ठस्य सप्तमेऽधिकरणे चिन्तितम्। तत इत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म तेषां चेति। सर्वेषां च। उक्तेति। भाष्योक्तरीत्या। सोमभावेत्यत्रानन्तरशब्दार्थमाहुः ततो सुक्त इति। अन्ययोर्थोन्योर्भार्ययोर्वा भोगो वक्तव्य इति भाष्यार्थः। अत एवेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म स चेति। भोगश्च। अत इति सार्वविभक्तिकस्ति-सिरित्याशयेनाहुः भूम्यादिष्टिवति। आदिना द्युठोकः। एवकारः इहेति शब्दात्। ज्ञापनायैवेति। श्रुतेरिहशब्दघटितत्वादेवकारः। तामेवाहुः तद्य इहेत्यादिना। उभयोरिति। योन्योः। मार्गयोर्वा। भाष्यं। अविशेषणोपसंहाराविवशेषोपसंहारौ इत्याशयेनाहुः अविशेषणोति। तस्मादिति माष्यं विवृण्वन्ति स्म तस्यादिति। एवेति। विहितस्येत्यादिनोपपादनादेवकारः। पूर्वोक्तेति। पञ्चाशिधूम-मार्गोक्तरीत्या। द्वाभ्यां पञ्चाशिधूममार्गाभ्याम्। श्रुतत्वादेवकारः। एवेति। पूर्वपक्षोपपादनादेवेति। आदिना सोमभावः। फलानुशय एवेति। द्वितीयाधिकरणसमासौ फलानुशय एवेतस्य प्रकाशस्य रश्मौ व्याख्यातः॥ १२॥

संयमने त्वनुभूयेतरेषामारोहावरोही तद्गतिदर्शनात्॥१३॥ भाष्ये। संयमने इति। 'वासः कुटी द्वयोः शाला सभा संयमनं त्विद'मिति सङ्गमनं साधारणं वासः, 'वैवखतं सङ्गमनं जनाना'मिति विशेषवासोत आहुः यमेति। विवखद्यमस्य संनिधानं भगवतो भवति। घातकशक्ति-

गतिः, सकामा निष्कामा चेति। सकामा यथाकाममनन्तविधा। निष्कामा ज्ञानर-हिना द्विविधा, वैदिकगृद्धासार्तभेदेन। तत्र गृद्धासार्ते यमः। श्रौते सोमभावः। तत्र त्रेनाग्निविधानेन 'निष्कामानामदम्भानां पुण्यः स्या'दित्यधिकारिविद्योषणात् विद्योषतः सामान्यतश्च प्रायश्चित्तविधानात्। 'यद्वीचीनमेनो श्रूणहत्यायास्तसा--मुच्यत' इति। 'तरित ब्रह्महत्या'मिति च सर्वप्रायश्चित्तविधानात्। ब्रह्मानुभवाभावे सोमगतिरेव।

#### भाष्यप्रकाशः।

दृश्यत इत्यर्थः । तत् व्युत्पादयन्ति वेदे हीत्यादि । अर्थस्तु स्पष्टः । श्रांते सोमभाव एवेत्यत्र किं नियामकमित्याकाङ्कायां विभजन्ते तन्नेत्यादि । 'निष्कामाना'मिति वाक्यं तु सार्तम् । श्रुत्योस्तु तितियस्वाध्यायत्राक्षणस्था प्रथमा । संहितापश्चमाष्टकस्था द्वितीया । पुण्यः स्यादिति । पुण्यो लोको भवेत् । विशेषतः प्रायश्चित्तविधानं पूर्वस्थां 'यद्र्वाचीनमेन' इति श्रुताचुक्तम् । सामान्य-त्रस्तद्विधानं द्वितीयस्यां 'तरती'ति श्रुता । तथाच निष्कामानामदम्भानां पापस्योक्तप्रकारेण निवृत्त-त्वात् ब्रह्मानुभवाभावे मोक्षस्याभावात् सोमभावेऽधिकारिविशेषणं पापनिवृत्तिश्च नियामिकेत्यर्थः ।

नन्बर्द्धाधानिनां गृह्यसार्तधर्मस्यापि सत्त्वात् तेषां यमगतिरपि वक्तव्येति कथं सोमगति-रहिमः।

त्वात्। तदाहुः यमसंनिधान इति। प्रकृते। नित्वति। छान्दोग्ये पत्राग्निविद्यायामुक्तेः। स्पष्ट इति। तच गृह्यस्मातें यम इति । यमवचनसरूपा श्रुतिः प्रयतामनिष्टादिकारिणां यमवश्यतां दर्शयति । 'न सांपरायः प्रतिभाति बाल प्रमाद्यन्तं चित्तमोहेन मृढम् । अयं लोको नाम्ति पर इति मानी पुनः पुनर्व-शमापद्यते म' इति । 'वैवस्वतं संयर्भनं जनाना'मिति चेति शङ्करभाष्ये । गृह्यसूत्राणि प्रसिद्धकर्मणि पात्रासादनादाव्रपयुज्यन्ते । तादशगृह्यस्मातं यमः । 'अथ चेत्पात्रविद्युक्तो वैष्णवो ज्ञानवान् हि सः । ह्य्यकव्ये नियोक्तव्य इति प्राह स्वयं यमः । तस्मात्सर्वप्रयत्नेन श्राद्धे यज्ञे च कर्मणि । अदुष्यं चैव विप्रेन्द्र योजनीयं प्रयत्नतः । तथैव मन्नविद्युक्तो शारीरेः पि्कदूपकैः । वर्जितं च यमः प्राह पिक्कपावन एव सः । निर्मत्सरः सदाचारः श्रोत्रियो ब्रह्मविद्यवा । विद्याविनयसंयुक्तो पात्रभूतो द्विजोत्तमाः । वेदा-न्तविज्येष्ठसाम अलुब्धो वेदतत्परः । योजनीयः प्रयत्नेन देवे पित्र्ये च कर्मणि । यदत्तं च हृतं तस्मै ह्मनन्तं नात्र संशय' इति यमस्मृतौ । सोमभावोऽग्रे स्वयमेव विवेच्यः । उक्कमिति । ननु प्रायश्चित्तं पापस्य शोधनम् , तदाचकं पदं पूर्वस्यां किमिति चत्। न । अधिकारिविशेषणस्य निष्कामस्य हेतुगर्भत्वेन तदेव तद्वाचकमिति। निष्कामत्वात्तस्मादेनसो मुच्यत इति। अतो निष्कामेन भवितव्यमिति निष्काम-स्वविधानम् । तव्यस्य विधो विधानात् । तद्विधानं प्रायिश्चत्तविधानम् । इति श्चनाविति । अत्रा-प्यदम्भविशेषणस्य हेतुगर्भत्वेन तदेव प्रायश्चित्तवाचकम् । अदम्भत्वाद्वह्यस्यां तरतीति । अतोऽद-म्भेन भवितव्यमित्यदम्भत्वविधानम् । न दम्भो यस्येति । 'दम्भस्तु कैतवे कल्के' इति विश्वः । अग्रे भाष्ये । सर्वेप्रायश्चित्तेति । भ्रृणस्य स्त्रीगर्भस्य शुक्रत्वेन ब्रह्मणश्च नित्यत्वे तर्द्धिसाभावात्ततस्थसर्वस्य ह्रेंदेति तथा । प्रकृते । उक्तप्रकारेणेति । शक्तितात्पर्याभ्यां उक्तो यो हेतुगर्भविशेषणप्रकारस्तेन । विद्योषणमिति । अदम्भविशेषणम् । भाष्ये । एवेति । मोक्षव्यवच्छेदकः । अर्द्धेति । श्रौतस्मा-र्ताधानिनामित्यर्थो भाति । अपिना श्रीतधर्मस्य । यमगतिरपीति । अपिना सोमगतिः । एवेति ।

१. सज्ञमनम्।

पूर्वजनमधर्मस्य चित्तशुद्धावुपयोगः । तदानीन्तनस्य गङ्गास्नानादेः श्रौताङ्ग-त्वम् । अतः पापस्याभावात् पुण्यस्योपक्षीणत्वात् तस्य पञ्चाग्निप्रकार एव । ज्ञानोः पयोगिजन्मनि पापसंश्लेषाभावोपायमग्रे वक्ष्यति । पितृमेधप्रथमाहुतिमन्नस्तु मन्नत्वाचमसवन्न गतिनियामकः ।

त्रेताग्निविद्यारहितानां पुण्यपापोपभोगो यम एव । 'वैवखते विविच्यन्ते यमे राजनि ते जनाः । ये चेह सत्येनेच्छन्ते य उ चान्तवादिन' इति । यमगतेः

भाष्यप्रकाशः।

रेवेत्युच्यत इत्याशङ्कायामाहुः पूर्वेत्यादि । पूर्वजन्मधर्मस्येति । पूर्वजन्मीनसार्तधर्मस्य । तथाच श्रौतस्य बलिष्ठत्वेन गृह्यसार्तस्यैवमुपयोगात् सा नेत्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः अत इत्यादि । ननु भवत्वेवं पूर्विनिष्टत्तिः, तथाप्युत्तरपापसंसर्गस्त्विनवार्य इति पश्चामिप्रकारेप्यपायः संमान्यत इति ज्ञानोत्पत्तिस्तु दुर्घटैवेत्यत आहुः ज्ञानेत्यादि । अग्र इति । 'तद्धिगम उत्तरपूर्वाघयोरश्चेषविनाशा'-वित्यत्र । ननु ब्रह्मतत्त्वज्ञस्याहिताग्नेर्दहनादिसंस्कारो ब्रह्ममेधः, तद्रहितस्याहिताग्नेर्दहनादिसंस्कारः पितृमेधः, तस्य प्रथमाहुतौ 'वैवस्वतं संगमनं जनानां यमं राजान'मिति मन्ने यमसंवन्ध उक्त इति कथं वैदिकानां सोमगतिरेवेत्युच्यत इत्यत आहुः पितृमेधेत्यादि । अयं मन्नस्तु 'अर्वाग्विलश्चमस ऊर्ध्वबुध्न' इतिमन्त्रत्रत् सिद्धार्थवोधकत्वान्नाहिताग्निमात्रस्य यमगतिनियामकः । त्रेताग्निवोधकपदा-भावात् । केवलगृह्यसार्ताग्निवत्स्वप्याहिताग्नित्वस्य तुल्यतया तैरेव चारितार्थ्याच्च । तसान्निष्काम-स्याद्धीधानिनोपि सोमगतिरेवेति निश्चयः ।

अतः परं गृह्यसार्तानां गितं विचारयन्ति च्रेतेत्यादि । पापान्तराभावेपि त्रेताग्निराहित्येन विहिताननुष्टानस्य जातत्वात् तथेत्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः यमगतेरित्यादि । तथाच यमगतेः पश्चाग्निविद्यायाश्च एषा गृह्यसार्तश्रोतभेदेन भिन्ना व्यवस्थेत्यर्थः । ननु 'वैवस्वते विविच्यन्त' इति रिकाः।

यमगतिव्यवच्छेदकः । एविमिति । स्मार्ताधानं पूर्वजन्मीनम् । श्रौताधानमस्मिक्षन्मनीत्येवम् । सेति । यमगितः । तेन तदानीन्तनस्येत्यादिभाष्यस्य तज्ञन्मकाठिकस्य । आदिना विष्णुस्मरणम् । श्रौताङ्गत्व-मिति । श्रौतगृह्येऽवान्तरपापनाशकत्वेन तथेत्यर्थो ज्ञापितः । गङ्गास्नानान्मार्जारीहत्याविमोकः । विष्णुस्मरणेन पिपीठिकादिहत्याया विमोकः । निष्पापिश्रौताधानस्य पत्राधिविद्यया ज्ञानभत्त्यङ्गत्विति । अत इत्यादीति । एवेति । मोक्षव्यवच्छेदकः । ननु पुण्यपापश्चये मोक्ष इति कुत एवकार इति चेत् । न । अत्र संदिग्धे विषये पत्राधिप्रकार एवेत्यर्थात् । अपाय इति । निष्पापदेहनाशः । पापसंस्मस्य सत्त्वात् । विशेषणाभावप्रयुक्तो विशिष्टाभावः । रक्तसरोजस्थठे नीठं सरोजं नास्तीतिवत् । दुर्घटैवेति । 'निरवद्यं निरक्षन'मिति श्रुत्येवकारः । कामकोधाभ्यां पापकरणात्तामिस्ररूपाविद्यापर्वणश्च । भक्तयुत्पनित्रश्चेत् 'नराणां क्षीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायते इति वाक्यादेवकारः । आध्यत्तिकशुद्धौ ज्ञानोत्पनित्रश्चेत् भक्तिरिति । एवेति । यमगतिव्यवच्छेदकः । सिद्धार्थेति । चमसेऽर्वाग्विठनत्वोध्वश्चस्त्रयोः सिद्धयोव्यार्थयोवीधकत्वात् । केवलगृद्धस्मार्ताशिमद्भिः । एवकारः श्रौताग्निमद्यवच्छेदकः । तथाच केवलगृद्धस्मार्ताग्निमद्विषया यमगितिरिति भावः । सोमगित्रवेति । यमगितव्यवच्छेदकः । तथाच केवलगृद्धस्मार्ताग्निमद्विषया यमगितिरिति भावः । सोमगित्रवेति । यमगितव्यवच्छेदकः । तथाच केवलगृद्धस्मार्ताग्निमिद्वाप्यापपोपभोगो यम एवेत्यर्थ इत्यर्थः । एवकारव्यावर्त्यावत्याभावः । तदाहुः वैवस्वत

१. इदानीन्तनस्य ।

पञ्चाग्निविद्यायाश्चेषा व्यवस्था। चित्तद्युद्धिभावाभावाभ्यां वा अवइयं काण्डद्वय-व्यवस्था। एकस्पैतद्वक्तव्यम्। सकामनिष्कामभेदो वा। वेदान्तिनामपि पापार्थं यमापेक्षणात् सा गतिर्वक्तव्यैव। तस्मान्न सर्वेषां सोमगतिः॥ १३॥

#### भाष्यप्रकाशः।

हि तैत्तिरीयाणां श्रुतिः, सा च वेदिकानि सङ्घिष्यति, तस्या गृह्यसार्तेकपरत्वे नियामकाभावात्, अतो न पूर्वोक्ता व्यवस्थाऽयुक्तेत्याञ्ज्ज्ञ्य पक्षान्तरमाहुः चिक्तेत्यादि । यस्य चिक्तश्रुद्धित्तस्योत्तर-काण्डोक्तः पञ्चाग्निसंवन्थः । यस्य न सा, तस्य 'न साम्परायः प्रतिभाति वालं प्रमाद्यन्तं चिक्तमोहेन मृद्रम्, अयं लोको नास्ति पर इति मानी पुनःपुनर्वश्रमापद्यते म' इति यमवचनश्रुतेः पूर्वकाण्डोक्ता व्यवस्थानितिरत्येवं श्रौतपरन्वेनेव तदुभयव्यवस्था मन्तव्या । तत्र हेतुः अवश्यमित्यादि । गितिर्हिं पञ्चाग्नियमभेदेन काण्डद्वयस्य व्यवस्था । तत्र एकस्य येन केनापि प्रकारेण जद्यन्यस्थीनमस्य च यथायथमेतद्रतिद्वयमसङ्कीर्ण वक्तव्यम् । सङ्गक्तरयोस्त्याग एव यज्ञादीनां पावनत्वस्य गीतायामुक्तत्वात् । पूर्वोपपादितः सकामनिष्कामभेदो वा तदर्थं वक्तव्यः। अन्यथा एकतर्श्वतिव्याकोपस्य दुष्परिहरत्वादिति । ननु पूर्वकाण्ड एवेयं व्यवस्था भवत्, उत्तरकाण्डे तु ज्ञानस्य प्राधान्यात् तस्य च सर्वकर्मदाहकत्वाकृतद्वयस्थोपयोग इत्याशङ्कायामाहुः वेदान्तिनामित्यादि । तथाच 'सदृशं चेष्टते स्वस्याः प्रकृतेर्ज्ञानवानिपं' 'न हि कश्चित् क्षणमि जातु तिष्ठत्वकर्मकृ'दिति वाक्यात् कर्म तु नियतम्, ज्ञानं तृपायसाध्यत्वात्र श्रवणमात्रात् सर्वस्रोत्पद्यते । अतस्तेषामिष सा वक्तव्यवेति 'ये चे'ति श्रुतिः पूर्वोक्त एव विषये सङ्कोच्येत्यर्थः ।। १३ ।।

### रिश्मः।

इति । व्यवस्थेति । यमवैवस्ततयमयोश्च श्रौतस्मार्तभेदेन । व्यवस्थेति । व्यवस्था अयुक्तेति पदच्छेदः । चित्तेति । चित्तस्य शुद्धिन्तस्या भावाभावाभ्याम् । एवेति । गृह्यस्मार्तव्यवच्छेदकोऽ-यम् । सकामेति भाष्यं विवृण्वन्ति सम सङ्गेति । एवेति । सङ्गाद्धरिणस्य जडभरतस्य, कामफठात् अजामित्रम्य चित्तकालुप्येणापावनरूपेण जन्म यमदूताभ्यां क्षेशो दृष्ट इत्येवकारः । गीताया-मिति । अष्टादशाध्याये । 'एतान्यपि तु कर्माणि सङ्गं त्यक्त्वा फठानि च । कर्तव्यानीति मे पार्थं निश्चितं मतमुत्तमम्' । 'यज्ञो दानं तपश्चेव पावनानि मनीपिणा'मिति । पूर्वेति । वेदे हीत्याद्यक्तपूर्व-भाष्येणोपपादितः । तद्भीमिति । पद्याग्निविद्यायाः यमगतेश्च व्यवस्थार्थम् । एकत्तरेति । पत्नाग्निय-मगितप्रितिपादिकयोः शुत्योरेकतरेत्यादिः । एचेति । उत्तरकाण्डव्यवच्छेदकः । वेद्गन्तिनामित्यादीति । पापार्थिमिति । पापनिवृत्त्यर्थम् । 'अर्थोऽभिवये'ति कोशात् । सेति । यमगतिः । एचेति । विकर्मपाते हृदि सन्निविष्टस्य धूननकर्तृत्वेनाभावादेवकारः । तस्मादिति । 'ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्मसात्कुरुतेऽ-र्जुने'ति वाक्याविषयाणामिप सत्त्वातेषां यमगतेः सत्त्वान्न सर्वेषां सोमगितिरित्यर्थः । पूर्वोक्त इति । 'वेदे ही'त्याद्युक्ते । अन्त्यपक्षत्वादेवकारः । विषय इति । निष्कामे ॥ १३ ॥

### स्मरन्ति च॥ १४॥

सरिन्त च व्यासाद्यः। 'यमेन पृष्टस्तत्राहं देवदेव जगत्पते। पूर्वं त्वमशुभं भुङ्क उताहो तृपते शुभिमं त्यादि । चकाराल्लोकप्रसिद्धिः॥ १४॥

### अपि सप्त ॥ १५॥

चेत्यनुवर्तते । पापोपभोगार्थ यमालयगमनमङ्गीकर्तव्यम् । यतस्तन्न नरकाः सप्त सन्ति रौरवाद्यः । सप्तसंख्या संख्याभेदेष्ववरकक्षा । सर्वथा निराकरणा-भावाय सप्तग्रहणम् । तसात् यमगतिरस्ति ॥ १५ ॥

### भाष्यप्रकाशः।

स्मरन्ति च ॥ १४ ॥ अपि सप्त ॥ १५ ॥ एतत्स्त्रद्वयभाष्यं प्रकटार्थम् । तत्रापि पूर्वस्त्रभाष्ये लोकप्रसिद्धिनीमञ्चान्त्या यमदूतनीतानां प्रत्यागतानामनुभवस्य पौराणिकवाक्यसंवादरूपा बोध्या ।

द्वितीयस्त्रमाप्ये च यमगतिरस्तीत्यस सोमगतेरतिरिक्तास्तीत्यर्थो बोध्यः ॥१४॥१५॥ रिक्षः।

सारन्ति च ॥ १४ ॥ अपि सप्त ॥ १५ ॥ प्रकटेति । वाक्यं नृगप्रसङ्ग उत्तरार्धे । इति प्रथमसूत्रे भाष्यं प्रकटार्थम् । द्वितीयसूत्रभाष्यं चेतीति । अर्थः पूर्वोक्तः ठोकप्रसिद्धिरूपः । सप्त-संख्या संख्या भेदेष्वित । संख्याभेदेष सप्तसंख्या अवरकक्षेत्यर्थः । संख्याभेदाः श्रीभागवतादौ । तथाहि। एकविंशतिनरकास्तामिस्रादयः। सप्तान्ये क्षारकर्दमादयः। मिलिता नरका अष्टाविशतिसंख्याकाः। मनुस्मृतौ चैकविंशतिसंख्याकाः तामिस्रादयः अन्यनिवेशेन व्युत्क्रमेण च । तथैव याज्ञवल्क्यस्मृतौ एकविं-शतिनरकास्तामिस्रादयः । तत्रैको भाग उपात्तश्रेत्सप्त भवन्ति । तत्रापि नियामकाकाङ्कायां तामिस्रान्ध-तामिस्ररौरवमहारौरवकालसूत्रासिपत्रवनशाल्मलीनामकानां सप्तानामेव त्रिष्ठ सत्त्वेन प्रसिद्धत्वात्सप्तप्रह-णम् । यद्वा । भारते सप्त रौरवादयो गणिताः । तेऽत्र माध्वभाष्ये प्रसिद्धाः । वाराहे चातुर्मास्यमाहात्म्ये तृतीयाध्याये च 'रौरवः प्रथमः प्रोक्तो महारौरव एव च । क्रम्भीपाकोऽसिपत्राख्यः प्रयशोणितमद्भरौ । तप्तवालुक इत्येते सप्तेव नरकाः स्मृता' इति । तदेतदाहुः सर्विथेत्यादि । एवं प्रकटार्थम् । अजामि-लप्रसङ्गे लौकिकी भाषेत्यारायेनाहः आन्त्येति । 'अथेनं मापनयत कृतारोषाघनिष्कृतम् । यदसौ भग-वन्नाम म्रियमाणः समग्रही'दिति विष्णुदूतवाक्येन पापाभाववत्यजामिले । 'तत एनं दण्डपाणेः सकाशं कृतिकिल्विषम् । नेष्यामोऽकृतिनवेँशं यत्र दण्डेन शुध्यती'ति यमद्तवाक्ये तेषां कृतिकिल्बिषत्वेन ज्ञानं भ्रान्तिस्तया। यमद्तनीतानां यथाजामिलस्य। 'सपाशहस्तांस्त्रीन् दृष्ट्वा पुरुषान् भृशदारुणान्। वऋतुण्डा-नूर्ध्वरोम्ण आत्मानं नेतुमागता'निति । 'विकर्षन्तोऽन्तर्हृद्याद्दासीपतिमजामिल'मिति भयान्नीतस्य । प्रत्यागतानामिति । यथाजामिलस्य । 'द्विजः पाशाद्विनिर्मुक्तो गतभीः प्रकृतिं गत' इति प्रत्याग-तस्य । अनु भवस्येति । यथा 'ववन्दे शिरसा विष्णोः किङ्करान् दर्शनोत्सव' इत्यनुभवस्य पौरा-णिकानि वाक्यान्युक्तानि । तत्संवादरूपा बोध्येत्यर्थः । भाष्योक्तनृगप्रसङ्गे च 'एतस्मिन्नन्तरे याम्यै-र्दुतैनींतो यैमालयम् । यमेन पृष्टस्तत्राहं देवदेव जगत्पते । पूर्वं त्वमशुभं भुङ्क उताहो नृपते शुभम् । नान्तं दानस्य धर्मस्य पश्ये ठोकस्य भास्ततः । पूर्वं देवाशुभं भुक्ष इति प्राह पतेति सः । तावदद्राक्षमात्मानं कृकठासं पतन् प्रभो' इति पौराणिकवाक्यसंवादरूपा बोध्या । बहुवचनादन्य-त्रिकाणि वाक्यानि संग्राह्याणि ॥ १४ ॥ १५ ॥

१. यमक्षयम्।

ब्र॰स्०र० ७

## तत्रापि च तङ्घापारादविरोधः ॥ १६ ॥

किञ्चिदाराङ्मय परिहरति । ननु नरकेषु चित्रगुप्तादयो भिन्ना एवाधिकारिणः सन्ति, तथा सनि तृतीयः पक्षः स्यात्, अत आह। तत्र नरकादिषु येऽधिकारिणः, ते यमायत्तास्तन्सेवकाः। अतो यमस्यैव तत्रापि व्यापारान्न तृतीयपक्षप्रान्निः। चकारात् सुखदुः स्त्रभोगेपि तृतीयपक्ष एव विरोधः।

अथवा। यमगतेर्भन्नलिङ्गसिद्धेः पापस्य च पौराणिकत्वे चन्द्रगतिरेकैव

नजापि च नद्व्यापाराद्विरोधः ॥ १६॥ स्त्रमवतारयन्ति किश्चिदित्यादि । आशङ्कां च्युत्पादयन्ति नन्नित्यादि । यदि विलक्षणगितदर्शनानुरोधेन 'ये के चे'ति श्रुतिं सङ्कोच्य फलाधिकारिभ्यां यमगतिर्दितीयाङ्गीकृता, तदा नरकाणां चित्रग्रप्तादीनां च ततोपि वैलक्षण्ये सति युक्तेस्तील्यात् मोवि तृतीयः पक्षः स्यात्, अन्यया तु ययस्य नरकेष्यधिकारित्वाभावान्नियामका-भावेन तद्गतेरप्राप्त्या तङ्गोधकस्मृतिविरोधापत्तेरित्यर्थः । परिहारं व्याक्चवीन्त तञ्जेत्यादि। नजापीति। नरकादिष्। तथाचवं नरकगतिप्राप्तिसिद्धां तद्वतिवीधकस्मृतिविरोधाभावेनातिरेकाङ्गी-कारस्य वेयर्थ्याच तृतीयपक्षप्राप्तिरित्यर्थः । चकारस्चितं द्राणान्तरमाहुः चकारादित्यादि। तथाच सोमयमगती श्राते अङ्गीकृत्य अस्य तथा तृतीयत्वमङ्गीक्रियते, तदास्याश्रातस्य तृतीयत्वा-देव विरोधः। अथवा। इयं यमगतिश्र चन्द्रगत्यवान्तरगतित्वेनाङ्गीक्रियते, तदा मचलिङ्गविरोधा-द्विरोध इत्यर्थः । यद्वा । तद्भोगे चित्रगुप्ताद्यधिकारवत् तेषां यमायत्तताया अपि सार्तत्वात तसा अनङ्गीकारे ततीयपक्ष एव विरोध इत्यर्थः ।

ननु स्पृतिविरोधः शिथिलः, श्रुतिस्तु यथा न वक्ति, तथा न निपेधति, अतः 'अप्रतिपि-द्धमनुमतं भवती'ति न्यायेनातिरेकाङ्गीकारेपि को दोप इत्याशङ्क्य पक्षान्तरमाहः अथवेत्यादि । रिक्षमः।

तत्रापि च तद्धापाराद्विरोधः ॥ १६ ॥ चिञ्च धुप्तेति । आदिना पत्रमस्कन्यसमा-स्युक्तास्तत्युरुपाः अग्निष्वात्तादयस्तु निवसन्ति । युक्तेरिति । फलाधिकारिभ्यां गतिविभेदः स्यात् , तदा सोपि तृतीयः पक्षः स्यादिलन्यथाज्ञानरूपायाः । अधिकारित्वेति । 'द्वादशैते विजानीमो धर्म भाग-वतं भटा' इति वाक्यात् । एतेन भिन्ना एथेति भाष्यं समर्थितम् । नहि धर्मज्ञोऽधिकारी भवतीत्येव-कारः । तद्दोधकेति । 'यमेन पृष्टस्तत्राह'मितिनृगवाक्यविरोधापत्तेः । नरकेति । नरक आदिर्येषां कर्मिणां चित्रगुप्तादीनां तेषु यमस्य भगवतोऽधोक्षजमा व्यापारसंभवात् । एवकाररतु ब्रह्मव्यापाराभा-वाय । यमस्य द्वारत्वात् । तदपि 'कृष्णायाक्किप्टकारिण' इतिश्चतेः विष्णोरपि न । स्थितिदशामात्र-वृत्योसित्तसंहारयोरननुगमात्। नरकननीति। तद्गनीत्यपिपाठः। सोमयमेति। भाष्यीयसुखदुःख-पदार्थों । एवेति । पौराणत्वान्यव्यवच्छेदकः । वाध्यत्वेन विकल्पास्पदत्वाभावाच्छ्रौतमते सहानव-स्थानां अविरोधस्तु सुखयोः कर्मवद्त्राप्यश्रौतेषि श्रौतयमगतिकर्मव्यापारात्सौत्रः । अथवेति । चकारस्य द्वितीयार्थ इत आरम्य । सन्त्रि छिङ्गेति । पितृमेधे 'वैवस्वतं सङ्गमनं जनानां यमं राजान'-मिति मन्निलङ्गविरोधात् शास्त्रभेदाद्विरोधः । अविरोधस्तु वेदान्तशास्त्रत्वात्तन्तार्थि यमगताविष तद्यापाराचन्द्रगतिरूपव्यापारात्सौत्रः । तेवाभिति । चित्रगुप्तादीनाम् । तृतीयेति । तत्प्राप्तिलक्षणो विरोषः । श्रौतेन बाधात् । तत्रापि तादश्विपयेपि तद्धापाराद्यमन्यापाराद्विरोधः सौत्रः । पूर्वेन्त-

स्यादिति विरोधः । तेषां यमसेवकत्वे तु मन्नलिङ्गपोषकत्वान्मार्गद्वयसिद्धेरवि-रोधः । तस्मात् यमगतिरस्तीति सिद्धम् ॥ १६ ॥

इति तृतीयाध्याये प्रथमपादे तृतीयमनिष्टादिकारिणामित्यधिकरणम् ॥ ३॥

## विचाकर्मणोरिति तु प्रकृतत्वात् ॥ १७ ॥ (३.१.४.)

साधारणत्वाभावाय पूर्वोक्तार्थसाधकमधिकरणमारभते। ननु 'ये के चास्मा-छोकात् प्रयान्ति, चन्द्रमसमेव ते सर्वे गच्छन्ती'लस्याः श्रुतेः का गतिः, पश्चा-ग्निविद्याप्रस्तावे वा यमगतिः क्षतो नोक्ता, तस्मात् वेदविरोधान्न तृतीयपक्षसिद्धि-रिलाराङ्कां परिहरति तुरान्दः। अत्र वेदान्ते गौणमुख्यफलभेदार्धं विद्याकर्मणो-

#### भाष्यप्रकाशः।

तथाच निषेधाभावेनानुमताविष श्रोतत्वं त्ववचनात्र शक्यवचनम् । अतः पापतित्रयामकयोः पौराणिकत्वमेव वाच्यम्। तथा सित कौशीतिकिश्रुतावसङ्कोचाचन्द्रगितिरेकैव त्वन्मते श्रोती स्यात्, तदा यमगतेर्मचलिङ्गसिद्धेविरोधः श्रोत एवापितत इत्यर्थः। मार्गद्वयसिद्धेरिति। चन्द्रगिति-यमगत्योः सिद्धेः। तथाच तदा अस्यापि श्रोतमध्यपातादिवरोध इत्यर्थः।। १६।। इति तृतीयमिनष्टादिकारिणामित्यधिकरणम् ॥ ३॥

विद्याकर्मणोरिति तु प्रकृतत्वात् ॥१०॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः साधारणेत्यादि । सोमगतेः सर्वजीवसाधारणत्वाभावाय यमगतिसाधकं तदारभत इत्यर्थः । कथं साधकमित्यपेक्षायां तुश्चद्व्याख्यानमुखेन शङ्कामुत्थाप्य तत्परिहारेण साधकमित्याशयेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति नन्वि-त्यादि । तथाच यदि यमगतिरत्राभिन्नेता स्थात् , तदा कौशीतिकश्चतौ सर्वेषां चन्द्रगतिर्नोच्येत । पश्चाग्निविद्याप्रस्तावेपि सोच्येत । अतो गतिवोधके स्थलद्वयेप्यनुक्तत्वात् तदङ्गीकार एतदुभयवि-रोधान तस्यास्तृतीयस्या गतेः सिद्धिरिति शङ्कामित्यर्थः । परिहारं व्याकुर्वन्ति अञ्चत्यादि । रिवार ।

र्भावेनाप्राप्तेस्तृतीयपक्षस्य । द्वितीयपक्षव्यवच्छेदक एवकारः । पापेति । नियामकाः चित्रगुप्तादयः । एवेति । श्रोतताव्यच्छेदकः । कौद्भीतकीति । अग्रिमाधिकरणे वक्ष्यमाणायाः सर्वस्याश्चन्द्रगतेरसङ्को-चात् । एकैवेति । यमगतिव्यच्छेदक एवकारः । सन्त्रिलिङ्कोति । मन्नलिङ्कोन सिद्धिर्यस्या यमगतेः । एवेति । स्मार्तव्यवच्छेदकः । इत्यर्थे इति । भाष्ये । तेषामित्यादि । चित्रगुप्तादीनाम् । मन्नेति । मन्ने लिङ्कं यमगतेस्तस्याः पोषकत्वात् राजत्वपोषकत्वात् मन्नगतं राजत्वम् । चन्द्रगतीति। मार्गद्वयपोषकयोः सिद्धेः ॥ १६ ॥ इति तृतीयमनिष्टादिकारिणामित्यधिकरणम् ॥ ३ ॥

विद्याकर्मणोरिति तु प्रकृतत्वात् ॥ १७॥ यमगतीति । द्वितीयायाः चन्द्रमार्गा-द्यमगतेः वाधकम् । तुराब्देति । मुखमुपायः । तत्परीति । पत्राग्नीतिभाष्यं विवृण्वन्ति सम् पत्राग्नीति । तदङ्गीकार एतदुभयेति । यमगत्मङ्गीकारे । तस्मादित्मादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम् एतदुभयेति । पत्राग्निविद्याकौषीतकीश्रुत्युभयविरोधात् । तृतीयस्या इति । तृतीयत्वं चि-त्रगुप्तपक्षस्य सोममार्गयमगतिपक्षेतरत्वात् । अत्रेत्यादीति । एवेति । चित्रगुप्तपक्षच्यवच्छेदकः ।

१. प्रस्यन्त, प्रयन्ति । २. दानार्थं देहार्थमिति पाठौ ।

रेव हेतुत्वेन निरूपणम् । विद्यया देवयानम्, कर्मणा सोमभाव इति । तयोरेव प्रकृतत्वात् कारणत्वात् । तेन कौपीतिक ब्राह्मणेपि प्रकृतत्वात् कर्मिण एव सर्व-शब्देनोक्ताः । अत्रापि न यममार्ग उक्तः । तस्मात् विद्याकर्मणोर्भु रूपत्वान्मार्ग-द्वयमेवोक्तम् । नैतावता तृतीयवाधः ॥ १७ ॥

## न तृतीयेऽतैथोपलब्धेः ॥ १८॥

ननु द्वयोः स्तुत्यर्थ यस्तृतीयो मार्ग उक्तः, 'अथैतयोः पथोर्न कतरेणचन तानीमानि क्षुद्राण्यसकृदावतीनि भूतानि भवन्ती'त्यादिना 'जुगुप्सेते'त्यन्तेन तृतीयनिन्द्या द्वयोः स्तृतिरिति स एव तृतीयोऽस्तु, किं यमजागेंणेत्यत आह । न तृतीये मार्गे तथा पुण्यपापयोक्ष्यभोग उपलभ्यते । यतः समानब्राह्मणे

#### भाष्यप्रकादाः ।

सोमभाव इति । प्रथमाद्दृतिफलात्मकः पितृयाणात्मकधृममार्गोक्तश्च सोमभावः । तयोरेव प्रकृतत्वात् कारणत्वादिति । मुख्यफलार्थ 'तद्य इत्यं विदु'रिति विद्यायाः, गाणफलार्थ 'य इमे ग्राम' इत्यादिना कर्मणश्च कारणत्वेन प्रकृतत्वात् । तथाच प्रकृतत्वाभावात् तद्वुक्तिः, न तु यमगत्यभावादित्यर्थः । एतदेव स्फुटीकुर्वन्तो वितीयामिष शङ्कां परिहरन्ति नेनेत्यादि । मार्गद्वयमेवोक्तमिति । इदं सोत्रस्येतिशब्दस्य व्याख्यानं ज्ञेयम् ।। १७ ।।

न तृतीयेऽतथोपलब्धेः ॥ १८॥ किश्चिदाशङ्क्य परिहरतीत्याशयेनाहुः ननु द्वयोरित्यादि । इत्यत आहेति । यतः पूर्वस्त्रोक्तेऽर्थे एवमाशङ्कोत्पद्यते, अतस्तिवर्तकं हेतुमाहेत्यर्थः । यद्वा।अत्र 'न तृतीये मार्ग' इत्यादिकं सृत्रसिद्धार्थकथनम् । सृत्रयोजना त्वेवम् । न, यममार्गवाघो न । कृतः । तृतीयेऽतथोपलब्धेः । 'तानीमानी'त्यादिनोक्ते मार्ग यमगतिविलक्षणपापभोगोपलम्भादिति ज्ञेया। यतः समानव्राह्मण इत्यादिना तदुपपादनम् । समानव्राह्मणं च बृहदारण्यकस्थम् । तत्र 'कीटा' इत्यादिना क्षुद्राणि भूतानि निष्कृष्यन्ते । ताद्दश्यां योनो निर्वृतिस्तु महाभारते रिहमः ।

विचाया इति । पत्रामिविद्यायाः । प्रकृतत्वादिति । प्रकृतत्वादित्यस्य सौत्रपदस्य कारणत्वादित्यर्थः । तद्वुक्तिरिति । तृतीयचित्रगुप्तपक्षानुक्तिः । स्फुटीति । तेनेत्यारभ्य उक्त इत्यन्तेन । अत्रा-पीति । पत्रामिविद्यायाम् । एवोक्तिमिति । तुरेवकारार्थं इति भावः । भाष्ये । एनावतेति । पक्षाविष-यमार्गोक्त्या । तृतीयवाध इति । सोममार्गो यमगितश्चेति पक्षद्वयम् । चित्रगुप्तपक्षस्तृतीयः । तथा चात्र मार्गत्रयं पक्षत्रयं च । तथाच तृतीयपक्षवाध इत्यर्थः ॥ १७॥

न तृनीयेऽतथोपलब्धेः ॥ १८ ॥ भाष्ये । उक्त इति । छान्दोग्ये मार्गद्वयोक्त्यनन्तर-मुक्तः । अथैतयोरिति । पञ्चाश्यादिचतुष्ट्यानन्तरम् । तृतीयोऽस्तिवति । पक्षोऽस्तु । यम-मार्गेणेति । चित्रगुप्तपक्षेण । प्रकृते । यद्यपि पुण्यपापभोगस्योपलब्धेरिति कर्मणिक्तिन्नुपलभ्यते, तथापि भावेक्तिन्नन्तस्य प्रयोगे न सम्भवतीत्याशयेनाहुः यद्गेति । यममार्गेति । मार्गपक्षयोरभेदेन पक्षस्थले मार्गशब्दः । यमगतीति । उपलम्भशब्दे भावे घञोपलब्धेरित्यत्र भावेक्तिनोऽविरोध इति भावः ।

१. अतथोपलब्बेरिति श्रीपुरुषोत्तमानां संमतः पाठः, अन्ये तु तथोपलब्बेरिति पठन्ति। २. क्षेत्राणि।

'कीटाः पतङ्गा यदि दन्दश्क'मिति योनौ निर्वृतेर्विद्यमानत्वान्न महत्पापोपभोगः। नापि कीटादिषु महासुखोपभोगः। एकवाक्यता चोभयोर्युक्ता। यद्यपि महाराजा-दिराजदण्डादिषु तथोपभोगः सम्भवति, तथापि रम्भादिसम्भोगे नरके च यथा,

भाष्यप्रकाशः।

कीटोपाच्यानात् बोध्या । तथाच यममार्गे यादशः सुखदुःखभोगः, तादशो न छान्दोग्योक्ते तृतीयमार्गे इति न तेन तस्य गतार्थतेत्यर्थः । ननु योनिनिर्दृत्या पापभोगवैलक्षण्यसाधनमयुक्तम् , 'नरकस्थोपि वै जन्तर्न देहं मोक्तमिच्छति । नारक्यां निर्देतौ सत्यां देवमायाविमोहित' इति तृतीयस्कन्धे नरकेपि निर्देतिकथनात्, अतो न तृतीयस्य यममार्गाद्वैलक्षण्यमित्यत आहुः एकवाक्यतेत्यादि । 'तानीमानी'त्यादिनोक्तस्य उभयोर्देवयानपितृयाणयोरेकवाक्यतैव प्रकरणा-द्युक्ता । पूरणप्रत्ययान्तस्य तृतीयशब्दस्य संख्यापूरणार्थं मार्गद्वयसाकाङ्कत्वात् । मार्गद्वय-वाक्यस्य च तत्स्तुत्यर्थे तृतीयसाकाङ्गत्वात् । यममार्गस्य तु भिन्नप्रक्रमपिठतत्वेन मार्गद्वया-छान्दोग्योक्तमार्गद्वयैकवाक्यत्वमित्युपपादितम् । यद्ययं यमगत्यवैलक्षण्येन तदात्मकः स्वात् , अस्याप्युभयेकवाक्यता भज्येत , अतो न तदवैलक्षण्यमित्यर्थः । एतदुपष्टम्भाय युक्तयन्तरमाहुः यद्यपीत्यादि । तथोपभोगः सम्भवतीति । 'जायसे'ति मार्गेपि महोपैभोगः संभवति । तथाचैवमि वैलक्षण्यानपायाद्यममार्ग एतसाद्भिन्न इत्यर्थः । ननु तर्हि पश्चामिमार्ग एव यममार्गः प्रविश्ततु, पश्चामिमार्गेपि यममार्ग इव देहान्तरप्राप्तेर्जडभरते दर्शनात् । अत एव पश्चाग्रिमार्गस्य ज्ञानोपयोगिदेहजनकत्वमप्यसङ्गतम्, तथा सति ज्ञानोदयेनाग्रे जन्मद्वया-भावापत्तेः, अथ जडशरीरमेव पश्चम्याहुतिफलमित्युच्यते, तदा तु रेतोभावस्य वारत्रयं भवनात् पुरुषभावस्य च विच्छेदेन वारद्वयं भवनादाहुतिक्रमवाध इति सर्वसामझस्याय 'जायस्वे'ति मार्गस्वेव रहिमः।

बोध्येति । तथाच भाष्ये सहदित्यत्र महतां पापानि तेषामुपभोगः इति विग्रहान्न कर्मधारयः । अतो न 'आन्मह'दिति सूत्रस्य प्राप्तिः । महेति । महच तत्सुखमिति न समासः । कीटादिषु तदभावेना-नन्वयप्रसङ्गात् । तेन महांश्रासौ सुखोपभोग इति कर्मधारयः । 'आन्मह'दित्यात्वम् । यममार्ग इति । यमगतौ । तेन तस्येति । छान्दोग्योक्तेन मार्गेण तृतीयेन । तस्य यममार्गस्य । यमेति । यमगति-रूपात्। एवेति। पृथग्वाक्यताव्यवच्छेदकः। आर्थकमे पञ्चाग्निविद्याप्रकरणान्तर्गतार्चिरादिप्रकरणाद्युक्ता। पूरणेति । व्याकरणप्रसिद्धः पूरणप्रत्ययः । तत्स्तुत्यर्थमिति । सा चासौ स्तुतिस्तत्स्तुतिस्तदर्थम् । यममार्गस्येति । यमगतेः । भिन्नेति । 'वैवस्वतं संगमन'मिति मन्नवोधितस्य यममार्गस्य मन्नप्रक्रम-पठितत्वेन । उपपादितमिति । उपपादितप्रायम् । अयमिति । यममार्गः, यममार्गत्वेन यममार्गः, न तु यमगतित्वेन वैलक्षण्येन । तदातमकस्तृतीयमार्गात्मकः । अस्यापीति । यममार्गस्यापि । अपिना यमगतेः । यथोक्त'तानीमानी'त्यस्य यमगतिविलक्षणस्य सह्यदण्डस्यैकवाक्यतायामसह्यदण्डस्यैक-वाक्यताभावादेकवाक्यता भज्येत।अतो भङ्गभयात् 'तानीमानी'त्यादिनोक्तस्य छान्दोग्योक्तस्य तृतीयमार्गस्य न यमगत्यवैरुक्षण्यमित्यर्थः । एतदिति । यममार्गयमगत्योरुपष्टम्भाय । एचेति । दृष्टान्तभावदिवकारः । यममार्ग इति। यमगतिः । यममार्ग इति। भिन्नप्रक्रमपठितोपि। जडभरत इति। भिन्नप्रक्रमपठिते दार्ष्टीन्तिकत्वस्य दर्शनात्। जन्मद्वयेति। भरतस्य हरिणबाह्मणजन्मद्वयाभावापत्तेः। एवेति। ज्ञानोदयव्य-वच्छेदकः। विच्छेदेनेति। मृगशरीरव्यवधानेन। आहुतीति। 'इति तु पत्रम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्ती'ति पत्रम्याहुतिक्रमबाधः । मृगशरीरेण विच्छेदात् । मार्गस्यैवेति । चित्रगुप्तव्यवच्छेदक एवेति, न तु

१. महापापोपभोगः।

तथा न सम्भवति । जडे तु पश्चम्याहुतिर्भरत एव हीश्वरेच्छ्या जन्मद्र्यसिषकम् । 'त्रिभि'रिति वचनात् । भरतोऽहिपिति प्रतीतेश्च । ततः पूर्वसस्मरणात् बाल्या-दिवदंव जन्मच्रयम्।तस्मात् 'जायस्वे'त्यादिवैरुश्लण्याद्तिरिक्तो यममार्गः। पश्चाहु-

#### भाष्यप्रकाशः।

तृतीयत्वं भवत्, बॅलक्षण्यस्य मार्गभेदकताया अत्रयोजकत्वादित्याञ्ज्ञायामाहः जडे त्वित्यादि। वचनं त्वेकादशस्कन्थे नारदेनार्पमान् प्रस्तुत्योक्तम्। 'स भ्रक्तभोगां त्यक्त्वेमां निर्गतस्तपसा हिरिम्। उपासीनस्तत्पद्वीं लेभे व जन्मभिक्षिभि'रिति। अत्र या वेराग्यादिसंपदुक्ता, सेव तस्य पश्चमाहृतिफलत्वसेथरेच्छायाश्च ज्ञापिका। पश्चमस्कन्धे प्रियत्रतं प्रति ब्रह्मवाक्येषु तथा निर्धारात्। प्रारच्धपश्चेपि तस्य द्वारत्वान्न शङ्कालेशः। प्रतीतिरिति। पश्चमस्कन्ध एव 'अहं पुरा भरतो नाम राजे'ति जडोक्तायाः प्रतीतेः। एतेन स्मृतिमञ्जन्मज्ञापनात् नादशानुश्चयवन्त्वमुक्तम् उक्तहेतुद्वयात् सिद्धम्। जन्मत्रयस्य स्वस्पमाद्यः नात इत्यादि। नातः पृत्विमिति। भग्तदेहात् पूर्वम्। तथाच भरतदेहस्यव पश्चमाहृतिफलत्वादिश्चमयोजन्मनोग्वस्थातुल्यत्वेन तदभेदानाहृतिक्रमभङ्गः, न वा रिक्षः।

चित्रगुप्तस्येति । मार्गेति । गतर्मार्गाद्भेदकतायाः । जडे त्यिच्यादीति । महाभागवतत्वात् ज्ञानोपयोगिदेहो ज्ञायते। जीवहोमं विहायान्भोम उक्तम्तस्य स्वारम्यम् जडशन्देन। डलयोरभेदात्। तेन तृतीया जन्मतिथि-र्जडभरतस्येति ज्ञायते । एवकारस्त् अन्यत्र चेतने जडगव्दाप्रयोगात् । हीति । तृतीयाजो निर्जीवदेह इति ज्योतिष निश्रयात् । चिभिनिति भाष्य विवृण्यन्ति सम वचनिर्मति । वैराग्यादीति । 'गां त्यक्त्वेमा'मिति वेराग्यम् । आदिना तत्पदवीलाभः । ज्ञापिकेति । जडभरतः पत्रमाहुतिफलं वैराग्या-दिसम्पदः ब्रव्यवत् । पूर्वोक्तः जन्मद्वयवान । ईश्वरेच्छायाः जयविजयवत् इत्येवंज्ञापिका । ब्रह्म-वाक्ये िवति । भवाय नाशाय च कर्म कर्तुं शोकाय मोहाय सदाभयाय । सुखाय दुःखाय च देह-योगमन्यक्तदिष्टं जनताङ्ग धत्ते । ईशाभिसृष्टं ह्यवरुन्धमृहेऽङ्ग दुःखं सुखं वा गुणकर्मसङ्गात् । आस्थाय तत्तद्यद्युद्ध नाथश्रक्षष्मतान्धा इव नीयमानाः । मुक्तोपि तावद्विभृयात्स्वदेहमारब्धमश्रन्नभिमानशून्यः । यथानुभूतं प्रतियातनिद्रः किन्त्वन्यदेहाय गुणान्न वृद्धः इत्येतेषु तथा निर्धारः । तस्मात् । नाथ इत्युक्तेः ब्रह्मा पत्रमाहुतिफलं वैराग्यादिसम्पदः जडभरतवत् । ब्रह्मा जन्मवान् , ईश्वरेच्छायाः जयविजयवत् । ईश्वरे पञ्चामिविद्यास्ति । अन्यथान्यत्रकार्ये पञ्चामिविद्या न स्यात् । प्रारच्घेति । जडभरतप्रसङ्ग उक्तोयं पक्षः । तरिमन् । 'स्वप्रारब्धकर्मणा योगारम्भणतो विभ्रंशित' इति जडभरतप्रसङ्गे । द्वारेति । भगवदिच्छाद्वारत्वात् । एवेति । स्कन्धान्तरव्यवच्छेदकः । तादद्येति । फलशेपरूपानुशयवत्त्वम् । तादशानुशयवत्त्वेन योग्यदेहेन कार्यकारणभावः । उक्तेति । त्रिभिरित्यादिभाष्योक्ताद्धेतुद्वयात् । भरतेति । त्यन्छोपे पत्रमी । भरतदेहं प्राप्य पूर्वत्वेनावन्छिन्नं पूर्वम् । जन्मच्यस्येति । भरतस्य जन्मत्रयस्य । एवेति । अग्रिमदेहद्वयव्यवन्छेदकः । अवस्येति । देहस्यावस्या देहस्यात्र जन्मेति तत्तुल्यत्वम् । पूर्वदेहेनैवात्मतया देहद्भयस्वीकारात् । 'जन्म त्वात्मतया पुंसः शरीरस्वीकृतिं प्राहु'रिति । तद्भेदादिति । पूर्वदेहाभेदात् । 'अहं मनुरभवं सूर्यश्चे'ति वामदेववत् । इयान् विशेषः । वामदेवस्य

जीवेश्वरः । अत्र तु जीवाभावः । जीवसहितवृष्टेः पुरुपवचस्त्वे ब्रह्मा उदाहरणम् । न च हरिणदेहः पार्थिव इति वाच्यम् । 'सृगशरीरं तीर्थोदकक्किन्नमुत्ससर्जें'ति वाक्यात् । न हि पार्थिवदेहस्तीर्थोदक-

# तिनियमाभावस्तु ज्ञानोपयोगिदेहेऽप्यंज्ञावतरणे पुष्टिमार्गत्वान्न तत्र दोषः॥ १८॥ स्मर्यतेपि च लोके॥ १९॥

साधकान्तरमाह । अपि च लोकेपि मूच्छादिषु यमलोकगमनसम्भाषण- पुनरागमनानि स्पर्यन्ते ॥ १९ ॥

# दर्शनाच ॥ २०॥

यमपुरुषा दृइयन्तेषि कैश्चिद्जामिलप्रभृतिभिः। चकारात् तेषां वाक्यादि-श्रवणम्। तस्मात् वैवस्रतमार्गे न किमिष बाधकमिति सिद्धम्॥ २०॥

इति तृतीयाध्याये प्रथमपादे चतुर्थं विद्याकर्मणोरित्यधिकरणम्॥४॥

### भाष्यप्रकाशः।

तदेहस्य ज्ञानानुपयोगित्वमिति नात्र यममार्गप्रवेशः शक्यवचन इत्यर्थः । तस्मादित्यादि । ननु मास्त्वेवमाहुतिक्रमभङ्गः, तथापि विदुरार्जुनादौ सोमादिभावाभावात् संख्यानियमस्तु भग्न एवेत्यत आहुः पश्चेत्यादि । तन्त्रेति । मर्यादामार्गे ॥ १८ ॥

स्मर्यतेषि च लोके ॥ १९ ॥ द्र्जीनाच ॥ २० ॥ एतत्स्त्रद्वयभाष्यं त्वितरोहितार्थम् । एवश्च सिद्धे यममार्गे 'जायस्ने'ति तृतीयस्यापि विवेचकसापेक्षत्वात् तिसिन्निवेशः, न तु तस्य 'जायस्ने'ति मार्ग इति सिद्धमिति भावः ॥ १९ ॥ २० ॥ इति चतुर्थ विद्याकर्मणोरित्य-धिकरणस् ॥ ४ ॥

## रिश्मः।

क्षिन्नो भवति । जले स्थातुमप्यशक्तः, अयं तु मीनवत्स्थातुं शक्तः क्षिन्नो भवत्येवेति । न चात्मसहचर इति सृगशरीरभरतस्य तस्मिन्गचे विशेषणाजीवसहितवृष्टिः पुरुषवचा इति वाच्यम् । एकाकीत्यर्थेन जीवप्रापकत्वाभावात् । नेति । 'इति तु पत्रम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्ती'ति कमभङ्गो न । कमस्य भरतदेहपर्यन्तत्वात् । ब्रह्मभावं गतस्य जातदेहाभेदो देहद्वयेन योगिनामिव समवाय्यभेदो सृद्धटविद्येवकारो भाष्ये बाल्यादिवदेवेत्यत्र । एचिमिति । अभेदेन पूर्वदेहस्य । स्रोमादीति । दासीपुत्रो विदुरः, इन्द्रादिपुत्रा अर्जुनादयः, तत्र ज्ञानोपयोगिदेहमात्रम् , न सोमादिभावः, अस्मरणात् । संख्येति । पत्राहुतिपत्रसंख्यानियमः पञ्चेत्यादीति । अंद्याचनरण इति । विदुरादयोंशावतारा इति भावः। स्र्योदेति । 'पार्थास्तु देवो भगवा'निति वाक्यात् पृष्टिमर्यादायामङ्गीकारादिति भावः ॥१८॥

स्मर्यतेषि च लोके ॥ १९ ॥ द्दीनाच ॥ २० ॥ अतिरोहितेति । साधकान्तरेति । वैवस्तमार्गे तथा । अज्ञामिलेति । प्रभृतिग्रन्देन नृगादिः । वाङ्यादीति । आदिना तदभाव-स्तजातिश्च । येनेन्द्रियेण यद्गृद्धाते, तेनैवेन्द्रियेण तद्गता जातिस्तदभावश्च गृद्धात इति । एवमितिरोहितार्थ-मित्यर्थः । यममार्गे इति । यमगितरूपे । विवेचकेति । मार्गत्विवेचकगितसापेक्षत्वात्तस्मिन् यमगितरूपे । तस्येति । यममार्गस्य यमगितत्वरूपेण ॥ १९ ॥ २० ॥ इति चतुर्थं विद्याकर्मणोरित्य-धिकरणम् ॥ ४॥

भव'दिति सहायः सूचितः। यद्यपि तत्रान्नज्ञान्देन पृथिवी, तथाप्यत्र पृथिव्या अग्निसिम्दूपत्वादन्नमेव । तस्मात् कारणज्ञाक्तियुक्ताया वृष्टेरन्नं भवतीति न काप्यनुपपत्तिः॥ २१॥

# साभा व्यापत्तिरूपपत्तेः ॥ २२॥

किश्चिदाराङ्कय परिहरति। ननु कारणजलरूपवृष्टिरत्र वक्तुं न राक्यते, यतः समानधूममार्गश्चतौ वृष्टेरत्रभावे ऐक्ये वा 'तस्मिन् यावत्सम्पातमुषित्वा अथैत-मेवाध्वानं पुनर्निवर्तते, यथेतमाकारा'मिलादिना 'तिलमाषा इति जायन्त' इल्य-न्तेन। तत्र 'यथेत'मिलाकारा एव। 'आकाशाचन्द्रमस'मिति पूर्वमुक्तत्वादाकारास्य

### भाष्यप्रकाराः ।

म्मस्या । तथाच भौतिकानामप्यपां कारणत्वस्य श्रुत्यन्तरेणोपष्टम्भार्थं तथा कथनमित्यर्थः । अग्निसमिद्रूपत्वादिति । छान्दोग्येऽग्निरूपत्वात् चृहदारण्यके समिद्रूपत्वात् । शेषं स्फुटम् ॥ २१ ॥ स्नाभा व्यापत्तिरूपपत्तेः ॥२२॥ स्नुमवतारयन्ति किञ्चिदित्यादि । ऐक्य इति । पञ्चाग्निमार्गथूममार्गयोरभेदे । समाने धूममार्गे ऐक्ये वा वृष्टेरन्नभाव इत्यन्वयः । इत्यन्तेनेति । विरोधा-दिति शेषः । विरोधं व्युत्पादयन्ति तत्र यथेत्यादि । तत्र श्रुतौ 'यथेत'मित्यनेनोक्तं पुनर्निवर्तनमा-

धिकरणव्यत्ययः । शपः स्थाने रयन् अलोपश्च । अद् । यद्यपीति । अत्रापां द्रव्यजनकत्वेन सहायः स्चितः, सः 'अद्भवः पृथिवी'ति श्रुत्युक्तः, न विलक्षणः, अतो नात्रोपयुज्यत इति यद्यपीत्यादिग्रन्थेनो-कम् । तन्त्रोति । संहितायां यत्र कुत्रचित् अत्रशब्देन पृथिवी । 'पृथिवी वा अन्न'मिति तैत्तिरीयो-पिनप्छुतेः । अन्नेति । उत्तरमीमांसायाम् । प्रकृते । उपष्टम्भेति । भाष्यीयसहायपदार्थः । सहाय उपष्टम्भक्तदर्थम् । अन्नीति । 'पृथिवी वा गौतमाग्नि'रिति श्रुतेः । सिमिदिति । 'अयं वै लोकोऽग्निगौतम तस्य पृथिव्येव सिमि'दिति श्रुतेः । अन्नभेवेति भाष्ये । 'देवा अन्नं जुह्नती'ति श्रुतौ । ननु 'अद्भवः पृथिवी'तिश्रुतेरब्जन्यान्नं पृथिवीति चेत् । न । एवेत्यवधारणात् । तथाच श्रुतिः 'तस्माद्यत्र क च वर्षति तदेव भूयिष्ठमन्नं भवती'ति । न हि वर्षेण पृथिवी भवति । दृष्टिवरोधात् । अतः पृथिव्या व्यवच्लेदक एवकारः । कारणेति । आविर्भावकशक्तियुक्तायाः । आविर्भावकशक्त्याधारस्य कारणत्वात् । घटोत्पत्त्यनन्तरमाविर्भावकशक्त्याधारत्विमिति चेदस्तु तथा व्यवहारात् प्रागभावाभावान्न घटोत्पत्तिः।।२१।।

साभा व्यापत्तिरूपपत्तेः ॥ २२॥ सा आभा व्यापत्तिः उपपत्तेरिति चतुष्पद्मिदं सूत्रम् । भाष्ये । समानेति । अर्चिरादिमार्गेण समाने । उभयत्र चन्द्रगतिदर्शनात् 'आदित्याचन्द्रमस'मिति 'आकाशाचन्द्रमस'मिति क्रमेण । 'यदेव विद्यया करोति' इति श्रुत्योक्तं स्मारितम् । वेदान्ते जैमिनिमतवत् । अन्यथा वेदान्ते धूममार्गः कस्मै प्रयोजनाय स्यात् । तस्माच्छान्दोग्यीयव-क्ष्यमाण'जायस्व म्रियस्वे'ति मार्गे विरुक्षणयमगितसिहतचन्द्रगतिसमानधूममार्गश्रुतौ वृष्टेरन्नभावे 'मेघो मृत्वा प्रवर्षति त इह व्रीहियवा' इत्यादिश्रुत्युक्ते । तेन जीवमात्रहोमोऽत्र ज्ञेयः । 'तं प्रेतं दिष्टमितोऽप्रय एव हरन्ती'ति सावधारणश्रुतेः पञ्चाग्निविद्याविषयत्वेन धूममार्गे 'अथ य इम' इत्यथशब्देन मिन्नो-(पक्र)माच न धूममार्गे, श्रद्धाहोमाभावात् । प्रवर्षतीति प्रवर्षणं तु विद्यात्वा'त्तदपोऽस्जते'ति श्रुत्या भविष्यति । जीवकृतवृष्टेजीवेन सहान्नभाव इत्यर्थः । जैमिनिमते त्वाहुः ऐक्ये वेति । पूर्वत्र जीवस्य नैक्यं वृष्टेरक्यमत्र तूमयोरिति विशेषः । तथाच श्रुतिः 'अस्य सोम्य महतो वृक्षस्य यो मूलेऽभ्याहन्यात् जीवन्स्रवे'दिति । स्पष्टार्थे । समानत्वप्रपञ्चार्थं विरोधं व्युत्पादयन्ति स्म तन्न यथेति । इतं गतं वर्षः स्व र र ४

मार्गतेव। 'वायुर्भृत्वा धूमो भवती'त्यादिपु तत्तद्भावः श्रूयते। ते च विकृताः। तद्मन्तरभावित्वात् वृष्टिरपि विकृतव। तस्मान्न कारणत्विमत्याशङ्क्य परिहरति।

सा वाय्वादिरूपापत्तिराभा व्यापत्तिरेव । वायुवदाभा आभानम् । मध्ये वायुमण्डलेनागच्छन्ती आहुतिर्वायुभवनशक्देनोच्यते । आकृतेरेव पदार्थत्वात् ।

### भाष्यप्रकाशः।

काश एव । 'आकाशाचन्द्रमस'मिति पूर्वमारोहे उक्तत्वात् । नाग्रे । आरोह।वरोहाध्वनोर्भेददर्शनात् । अत आकाशस्य मार्गतंव, न तु जीवस्थाकाशरूपेण भवनमिप । तत्राकाशो भृत्वेत्यश्रवणात् । अग्रेतु 'वायुर्भूत्वे'त्यादिषु तत्तद्भावः श्रूयते । ते च वाय्वादयो विकृता जन्थाः । तदनन्तरभावित्वात् । अतस्तथेत्यर्थः ।

परिहार व्याक्तर्वन्ते। मावशव्दे परे समानशव्दस्य माद्शः पाणिनीयविरुद्ध इत्यत एक-देशिकृतव्याख्यानं प्राञ्जलमपि परित्यज्य प्रकारान्तरेण व्याक्तर्वन्ति सत्यादि । ननु वाय्वादि-वदामाने वाय्वादिमवनोक्तिविरोधस्य कथं परिहार इत्यत आहुः आहुन्तरेव पदार्थत्वादिति ।

### रिश्मः।

तदाकाश एव । शरीरिणोऽधोक्षजत्वात् । तथाच श्रुतिः 'यथेतमाकाश'मिति । यथा इतं आरोहे, तथा धूममार्गायावरोहं इत गतम् । कर्मा आकाशं प्रतिपद्यते । शरीरिणो त्रह्मणोऽधोक्षजत्वात् । तेनाकाश एवेति भाष्ये एवकारः शरीरित्रह्मच्यवच्छेदकः । 'यथेतमाकाशमाकाशाद्वायु वायुर्भूत्वे'त्यादिश्चितिः । पूर्वमिति । आरोहे । मार्गतेति । पथित्वम् । एवकारणाकाश्चत्वापत्तिर्व्यवच्छिद्यते । अर्चिरादिमार्गेण 'आदित्याचन्द्रमस'मित्यनेन समानत्वार्थ विरोधो न्युत्पादितः । विरोध समानत्वम्, अविरोधे ऐक्य-मिति । यथा चन्द्रवन्मुखमित्यत्र चन्द्रत्वमुखत्वयोः महानतस्थानत्रक्षणे विरोधे आह्वादादिमत्त्वेन साजात्यम् । घटत्वेनाविरोधे त्वैक्यमिति । तिहं केपामापत्तिग्यितो वायुत्वाद्यापत्तीराहुः वायुर्भृत्वे-त्यादिना । तदेतदाहुः प्रकादो पञ्चाग्निमार्गत्यारम्य अयत इत्यन्तेन । पञ्चाग्नीति । पञ्चाग्नि-मार्गधूमभार्गयोर्धूममार्गेऽभेदे । म च पत्राग्निमार्गस्य धृममार्गे अभेदम्तदन्तर्गतत्वेन धूममार्गस्य तु धूममार्गत्वेन समाने ऐक्ये वेत्यन्वयः । ऐक्येऽभेदो नियामक इत्युक्तम् । विरोधादिति । जीवहो-मपक्षेऽचिरादिमार्गधूममार्गयोरुक्तरीत्या विरोधात्समानत्विमिति शेप इत्यर्थः । विरोधः समानत्वे नियामक इत्युक्तम् । विरोधमिति । समानत्विनयामकं विरोधम् । निवर्तनमिति । अवरोहः । नावरोह इति नाग्र इत्यस्यार्थः । तत्तद्भाव इति । वाय्वादित्वम । उत्पत्त्यर्थक भुवः प्रयोगात् । ते चेति भाष्यं विद्र-ण्वन्ति स्म ते चेत्यादिना । तदनन्तरित भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तदनन्तरेति । आकाशमार्गानन्तरं भावित्वादुत्पन्नत्वात् । तथेन्यर्थं इति । वृष्टिः पिना वाय्वादयो पिकृता विकृताश्च कार्य कार्याणि चेत्यर्थः । एवकारेण कारणत्वच्यवच्छेदः । भावज्ञाच्द इत्यादि । इदमष्टाधिकरणीसमाध्यनन्तरं वक्तव्यम् । एकदेशीति । वाचस्पितिमिश्रकृतव्याख्यानम् । प्राञ्जलं 'वायुर्भूत्वे'त्यादिषु भवनोक्ति-खारसात्। भाष्ये। आहुतिरिति। होम्यजीवजले अनुक्त्वा, होमरूपाहुतिरुक्ता, सा तिसुपु चन्द्रमण्डले जलस्य शोपाजीवस्थावरोहे कर्तृत्वाजीवो वायुर्भृत्वा वायुभवनं कृत्वा गोण्या आहुतिं कृत्वेत्यर्थानुरोधेन । नन्वत्राथशब्देन धूममार्गस्य भिन्नोपक्रमस्थत्वेनाहृतिप्राप्तिः केनेति चेत् । न । 'अथ

१. वायुमण्डलगागच्छन्ती, वायुमण्डलमागच्छन्ती, वायुमण्डले सा गच्छन्ती, वायुमण्डले गा गच्छन्तीति पाठाः ।

व्यापत्तिशब्देन च तेजोभावापन्नस्य जलभावापत्तौ कान्तिनाशान्नाश इवेति द्यो तयित । कुतः । उपपत्तेः । तथैवोपपद्यते, चित्रतुरगादिषु । विकारस्य विकारा-न्तरापत्तावियमेव व्यवस्था । उपासनायां न तदिष । नच 'भूत्वा'श्चतेर्वाधः ।

भाष्यप्रकाशः

'सर्वाणि रूपाणि विचित्ये'त्यादिश्चत्या तानि तानि पदानि तत्यां तत्यामाकृतावेव व्यवहारार्थे भगवता नियमितानि । अतत्तद्वदाभाने प्याकृतिसद्भावान्न भवनोक्तिविरोध इत्यर्थः । नन्वयं गोण्येव इत्यत्र किं गमकमित्याकाङ्गायां हेतुं व्याकुर्वन्ति तथेत्यादि । तथाच यद्येवं न स्यात् , तदा चित्रतुरगादाविप तुरगादिपदप्रयोगो मुख्यवृत्तः स्यात् , तदा तुरगादिसाध्या अर्थिक्रयापि तेन स्यात् , सा च न दृश्यत इति गोण्येव तत्र निश्चीयत इत्युपपत्तिरेव तद्रमिकेत्यर्थः । एतं न्यायमन्यत्राप्यतिदिशन्ति विकारस्यत्यादि । इयमिति । तत्तुत्याकृतित्वरूपा । यथा 'विष्रो भृत्वाथ वृत्रहे'त्यादौ । उपासनायामिति । 'वावं धेनुमुपासीते'त्याद्यपासनायाम् । तथाच ताद्यस्थले किश्चिदाकृतिसाद्ययेपि चेत् ताद्यप्रयोगः, तदा भूयःसाद्यये किं वाच्यमित्यर्थः । नन्न तथापि तद्भावाभावे 'भृत्वा'श्चित्वांध्येत, अतो नात्र गोणी युज्यत इत्यत आहुः नचेत्यादि । रिवाः ।

य इमे प्राम इष्टापूर्ते दत्त इत्युपासते' इति श्रुतेः । इष्टमग्निहोत्रखातादिकर्मणी । दत्तं बहिरिथिंभ्यो द्रव्यदानम् । नतु गुणः को येन गौणीति चेत् । न । अन्तरिक्षस्थत्वं गुणस्तद्योगात् । 'वायुर्वा अन्त-रिक्षस्याध्यक्ष' इति पूर्वकाण्डश्रुतेः । वाजसनेयके आहुत्यन्तरिक्षस्थत्वम् । 'ते वा एते आहुती हुते उत्कामतस्ते उन्तिरिक्षमाविशतस्ते तत आवर्तेते'इति श्रुतेः । प्रकृते । आकृतावेवेति । व्यक्तौ एवकारो जातिव्यवच्छेदकः । आकृतिर्जातिरिति मीमांसकाः, तन्नात्रेत्याहः अतस्तद्वदिति । गौण्यैवेत्येवकारेण मुख्याव्यवच्छेदः । गौणीति । आहुतिः । वायुभवनमित्यत्र वायुभवनशब्दस्यान्तरिक्षस्यत्वस्वधर्मरुक्ष-कत्वं तात्पर्यमात्रेण लक्षकत्वं लक्षणांबीजतात्पर्यानुपपत्तिप्रतीकेन । तादशगुणयोगः आहुतौ 'माणवकं पत्रयन् सिंह इति प्रयुक्के' तत्र सिंहपदलक्षिततदीयकौर्यगुणयोगो माणवके यथा, तेन सिंहत्वेन माणव-कबोधः. तथा वायुभवनत्वेनाहतिबोधः । घटः पृथिवीत्यत्रेव । अत्र पृथिवीत्वेन बोधः. न घटत्वेनेति । हेत्मिति । उपपतिरूपम् । अर्थिकियेति । अर्थो मुख्योऽश्वस्तस्य किया चलनादिः । आभाव्या-पत्तिविशिष्टेन चित्रतरगादिना । गौण्येवेति । मुख्या व्यवच्छिद्यते एवकारेण । तन्त्रेति । 'वासुर्भूत्वे'-त्यत्र । वासुभवनं कृत्वेत्यर्थः । सर्वेषां धातूनां प्रत्ययान्तानां भवतीत्यादिषु करोतिना विवरणात् । 'करोतिशब्दा'दिति जैमिनिस्त्रात् । एचेति । हेत्वन्तराकथनादेवेति । तद्गमिकेति । विप्र इति । विप्र-भवनं कृत्वा तदनन्तरं वृत्रहा । विप्रभवनं तदीयतमोगुणलक्षकम् । तादशगुणयोगो वृत्रशीति विप्रो वृत्रहेति । वृत्रहा इन्द्रः । देवेषु बाह्मणादिवर्णाः सन्ति । आदिना चित्रतुरगस्य विकारस्य मुख्याश्वस्य विकारान्तरस्यापत्तिस्तत्राभाव्यापत्तिरुपपत्तेः । इत्यादावित्यत्रेतिशब्दात्प्रकारवाचकात् षष्टधालुक् इति प्रकारस्यादावित्यर्थः कर्तव्यः । इयमित्यस्य भाष्यीयेयं व्यवस्थेत्यर्थात् । आदिशब्दार्थोऽन्यो वा । इदं व्यवस्थामात्रम् । भाष्ये । एवकारः सौत्रत्वेनाप्रामाणिकत्वव्यवच्छेदकः । वाचमिति । राज्दात । वृष्टिपक्षे वाचं शब्दं घेनुवपुषम् । 'उपासकानां कार्यार्थं ब्रह्मणो रूपकल्पने'ति श्रतेः । अनेकरूपस्य श्चन्दन्नह्मणो यत्किञ्चिद्रपे तत् अव्ययम् । सा आभाव्यापत्तिरपि न । उपासकस्याभादर्शनात् । आदिना 'सर्वं खिलवदं ब्रह्मेति शान्त उपासीते'ति । जगदन्तर्गतभगवत्प्रतिकृत्यादिषु । किश्चिदिति । ब्रह्मीषु शब्द ब्रह्माकृतिषु यत्किञ्चिदाकृतिसाद्द्येपि ताद्दग्धेनुपदप्रयोगः, तदा भूयःसाद्द्ये भक्तिमार्गीये सेव्य-स्वरूपे साक्षाद्भगवानयमिति प्रयोगे किं वाच्यमित्यर्थः । तद्भावेति । वाय्वादिभावाभावे । नाम्नेति । प्रतिनियनपद्मधि हि ने । अद्यावरोहण्याप्रेव तथा नचनात् । अन्यस्यान्यभावं वदन्ती अतिरंव गाँणत्वं वद्ति । कारणांद्यभावव्यतिरिक्तस्यले तथैव प्रतीतेः । तसात् तदाकृतिमात्रेण न स्वरूपान्यथाभावः ॥ २२॥

# नातिचिरेण विशेषात्॥ २३॥

उपपत्त्यन्तरमाह । तद्द्रपता च नातिचिरेण । न यहुकालं तद्द्रपता । कुतः । विशेषात् । अन्नभावापन्नस्यैव यहुकालअवणात् । 'अतो वै चलु दुर्निष्यपत्तर'मिति । प्रापतरं प्रपतरं वा । वर्णलोपद्यान्द्सः । अतस्तृतीयाहुतौ न चिरेणेत्यायाति ।

### भाष्यप्रकाशः।

प्रतिस्वरूपं नियतेषु वाक्वादिष्वाहिते निविष्टे जीवे ताद्व्यमवनावरोहाभ्यामेव 'भूत्वे'त्यस्य वचनात् । एदेव स्फुटीकुर्वन्ति अन्ध केत्व्यादि । वदने हेतुमाहुः कारणेत्यादि । तथेवेति । आकृतिमात्रेणव । सिद्धगाहुः तान्यादित्यादि । अतः कारणभूता एवापो वर्षन्तीति पूर्वोक्तं निर्वाधम् ॥ २२ ॥

नानिनिरेण विठापान् ॥२३॥ स्त्रप्रयोजनमाद्यः उपत्यादि । अत्र स्त्रे पूर्वस्त्रात् साभे-त्यनुवर्तते । तथाच तद्द्पनायाम्रपपत्यन्तरमाहेत्यर्थः । अनिचिरणेति । तृतीयाप्रतिरूपकम्, नतु तदर्थकम् । 'अतो व खलु दुर्निष्प्रपत्तर'मित्येतस्य, अतः अन्नभावात् पुरुपभवनं दुष्प्रापतरं दुर्गमतरं वेत्यर्थात् यत् सिद्धं तदाद्यः अत्रस्तृतीयेत्यादि । नन्वेवमवरोहक्केशस्यात्र सिद्धाः पञ्चाप्रिप्रकारे रिव्मः ।

'वायुर्भूत्व'त्यादिश्रुतौ । प्रतीति । जीवस्य वाय्वादिप्रतिम्बरूपं म्बरूपं लक्षीकृत्येत्यर्थः । वाय्वादिष्ठिवित । 'वायुर्भूत्वा धूमो भवित धूमो भृत्वाग्रं भवत्यग्रं भृत्वा मेघो भवित मेघो भृत्वा प्रवर्षती'ति श्रुतिः । आदिशब्दार्थों युक्तः । भवेत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म ताद्वृष्यति । एवेति । अनेकभवन-विरोधादेवकारः । कर्मणां त्रिक्षणावस्थायित्वन तदुत्तरक्षणे भृत्वत्यस्यानुपपत्तेः । तदेवत्येवकारोऽन्यव्यवच्छेदकः । अन्यस्येत्यादीति । एवकारो व्याख्यानव्यवच्छेदकः । कारणेति । 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः सम्भृतः आकाशाद्वायुः वायोरितः अग्ररापः' इत्युक्तकारणांशभावस्तव्यतिरिक्तस्यले । कारणांशोऽभावस्तव्यतिरिक्तत्वं कापि स्थले नास्त्यतो भावशब्दः । आकृतिर्व्यक्तिरित्तस्यले । वायुत्वादिजातिव्यवच्छेदः । तस्मादित्यादीति । स्वरूपान्यथाभावो जीवस्य वायुत्वादिना । स नेत्यर्थः ॥ २२ ॥

नातिचिरेण विशेषात् ॥ २३ ॥ तथाच सामेलस्य कान्वय इस्रतस्तद्रप्रतेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तथाचेति । तद्रपतायामिति । अनुवृत्तपदार्थाभायाम् । तद्रपता चेति भाष्यार्थों युक्तः । तद्रपता वाय्वादिरूपता । भाष्ये । बहुकालमिति । अत्यन्तसंयोगे द्वितीया । 'कालाध्वनोरत्यन्त-संयोगे द्वितीय'ति स्त्रेण । विशेषादिति । अन्नभावापन्नाजीवाद्वाय्वादिरूपतायां जीवे विशेषात् । तत्र हेतुः अन्नभावेत्यादि । 'मेघो भूत्वा प्रवर्षति त इह व्रीहियवा ओपधिवनस्पतयस्तिलभाषा जायन्तेऽतो खलु दुर्निष्प्रपतर'मिति श्रुतो श्रवणात् । एवकारस्तु 'यो यो ह्यन्नमत्ति यो रेतः सिश्चति तद्रप्र एव भवति, तद्य इह रमणीयचरणा अभ्याशो ह य'दिति श्रुतौ क्षिप्रार्थकाव्ययप्रयोगात् । प्रकृते । अतस्तु-तियत्त्यादीति । अतः दुष्प्रापतरत्वात् । तृतीयाहुतौ वर्षाहुतावन्नसम्भविकायां वृष्टेरन्नभवनं न चिरेण

बहुकालिस्थितौ हि तद्रूपता। कारणवशादेवानां मनुष्यभाववत्। भिन्नपक्षे न कोपि दोषः। ऐक्यपक्षेपि ज्ञानवतो गृहस्थस्य दुर्लभत्वादेवं वचनम्। तस्मात् वृष्टेरन्नं भवतीति सिद्धम्॥ २३॥

इति तृतीयाध्याये प्रथमपादे पञ्चमं तृतीयदान्दावरोघाधिकरणम् ॥ ५ ॥ अन्याधिष्ठितेऽपूर्ववद्भिलापात् ॥ २४ ॥ (३.१.६)

चतुर्थी आहुतिर्विचार्यते । ननु 'संसर्गजैः कर्मदोषैर्याति स्थावरतां नर' इति कथमस्यान्नत्वम्, अपूर्वोन्नत्वेषि कण्डनपाकादिषु क्केशेन जीवस्यापगमात् कथं

#### भाष्यप्रकाशः।

को विशेषो धूममार्गादित्याशङ्कायामाहुः भिन्नपक्ष इत्यादि । धूममार्गाद्भिन्नः पश्चाग्निमार्ग इति पक्षे, न कोपि धूममार्गोक्तक्षेश्वसंसर्गदोषः । क्षेशस्य धूममार्ग एवोक्तत्वात् । तयोरैक्यपक्षे ज्ञान-वतो गृहस्थस्य दुर्रुभत्वादज्ञानिनं रुक्ष्यीकृत्येतत् क्षेशवचनम्, न तु साधारण्येनेति न पश्चाग्निमार्गे दोष इत्यर्थः ॥ २३ ॥ इति पश्चमं तृतीयशब्दावदोधाधिकरणम् ॥ ५ ॥

अन्याधिछितेऽपूर्ववदिभिलापात्॥२४॥अधिकरणप्रयोजनमाहः चतुर्थीत्यादि। 'अन्ना-द्रेतो भवती'ति चतुर्थ्याः सफलाया आहुतेरत्र विचारः प्रयोजनमित्यर्थः। 'पुरुषाप्रावनं जुह्वती'ति श्रुतावनस्य होम्यत्वमुक्तम्। स्मृतौ तु पापजन्यत्वमन्नस्योच्यते इति तदुपपद्यते, न वेति, अनस्य च रेतोभाव उपपद्यते, न वेति, जीवस्यानभावे क्षेत्रो भवति, न वेति च सन्देहादिचारं बोधियतुं स्त्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि। इति कथमस्यान्नत्वमिति। असाद्वाक्यादसभावस्य पापजन्यत्वे निश्चिते अस्य उक्ताहुतिप्रकारेण शुद्धस्य जीवस्य कथमन्नत्वम्। अपूर्वोन्नत्व इति। प्रोक्षणादिनेव

बहुकालं न । तद्रपता तु नातिचिरेणेत्युक्तम् । भाष्ये । तद्रपतेति । द्यान्तमाहुः कारणेति । 'यद्यत्र नः स्वर्गसुखावशेषितं स्विष्टस्य दत्तस्य कृतस्य शोभनम् । तेनाजनामे स्मृतिमजन्म नः स्याद्वर्षे हरिर्यद्भजतां शं तनोती'ति वाक्योक्तकारणवशात् । वहुकालिश्वतिः कारणे । किञ्च, कारणवशात् स्पृहावशात् । 'एतदेव हि देवा गायन्ति' 'अहो अमीषां किमकारि शोभनं प्रसन्न एषां स्विद्वत स्वयं हरिः । यैर्जन्म लब्धं नृषु भारताजिरे मुकुन्दसेवौपयिकं स्पृहा हि न' इति वाक्यात् । बहुकालिश्वति-भावे । प्रकृते । धूममार्गोक्तिति । प्रशामिविद्यायां बोध्यः । एवति । अवरोहस्यातथात्वादेवकारः । ऐक्येति भाष्यं विवृण्वन्ति सम त्रयोरैक्येति । गृहस्थस्येति । ननु गृहस्थस्येति कृतो लब्धमिति चेत् । न । 'तं प्रेतं दिष्टमितोऽग्रय एव हरन्ती'त्यिवहोत्रलिङ्गात् गृहस्थलामः । छान्दोग्यसमाप्ताविष गृहिणोप-संहाराद्रुहस्थलामः । अञ्चानिनमिति । दुर्निष्प्रापतरत्वात्पञ्चाियविद्यासाधितदेहस्यापि । एतदिति । 'वायुर्भत्वा धूमो भवती'ति वचनम् । दोष इति । क्रेशदोषः ॥ २३ ॥ इति पञ्चमं तृतीयश-व्दावरोधाधिकरणम् ॥ ५ ॥

अन्याधिष्ठितेऽपूर्ववद्भिलापात् ॥ २४ ॥ अत्रेति । अधिकरणे । स्मृताविति । भाष्योक्तायां स्मृतौ । तेन कर्मदोषाः पापानि । स्थावरतामन्नताम् । मुख्ये कार्यसंप्रत्यात् । तदु-पपचत इति । ज्ञानिदेहार्थं पापजन्यान्नभक्षण भन्नं जुह्वती त्याप्रेपपद्यते । जीवस्येति । वृष्टिसहित-जीवस । कथमस्यान्नत्विति । ज्ञानोपयोगिदेहार्थं कथमिति प्रश्नः । अपूर्वान्नत्व इति । अदृष्ठजन-कत्वेन पूर्वान्नत्वामावः । भाष्ये । एवेति । दृष्टत्वादेवकारः । मर्यादेति । घटस्य पटत्वापत्त्या

रेतोभावः, चर्वणौत्र्येपाकस्त्वावश्यक एव, नच जीवस्य जडभावः, मयीदाभङ्ग-प्रमङ्गात, तस्मात् कथमहस्य रेतोभाव इत्याजङ्क्य परिहरति।

अन्याधिष्ठिते दृष्टेग्नभावसमय एव अन्येर्जीवैगिषिष्ठितो बीद्यादिस्तस्मिन्
न पूर्ववत् तद्भावापत्तिः । अतिथिवत् । पूर्ववैलक्षण्येन वा । कुतः । अभिलापात् ।
'ब्रीहियवा ओपिववनम्पतयस्तिलमापा' इति पूर्ववत् तत्तद्भावमात्रं न बद्दित,
किन्तु जगित स्थितबीद्यादिभाव एवाभिलप्यते । तथा भित यथान्येषु बीद्यादिषु
तद्धिष्ठातृदेवतया नियुक्ता जीवास्तानात्मत्वेनाभिमन्यन्ते, एवमन्नापीति न

### भाष्यप्रकाशः।

आहृतिभिः रांस्कारस्य जातन्वादपृशीचन्वे ।

परिहारं व्याकुर्वन्ति अन्याधिरिष्टित इत्यादि । उमे वीजे यदा दृष्टिजीयते, तदा जलभा-वापना जीवाम्तेन सहान्नादिवीजे प्रविधन्तीति तस्मिन समयेऽन्यजीवरिष्टितो यो त्रीह्यादिस्तिसन्न पूर्ववत 'वायुर्भृत्व'त्यादिवत् तद्भावापित्तम्तत्याम्यम् , किन्त्वतिथिवत् कार्यमात्रार्थ स्थितिः, पूर्ववंत्रक्षण्येन निरभिमानगृहस्थवद्वा स्थितिरित्यर्थः । तत्र हेतुः अभिन्छापादिति । तं व्याकु-वंन्ति वीहीत्यादि । अत्रापीत्यादि । हाम्येऽनेपीति । अन्याधिष्टानाद्वेतोने कोऽपि दोपः, रिक्षमः ।

पटत्वं पट एवेति मर्यादाभङ्गप्रसङ्गात् । परिहरतीति । सूत्रकारः । प्रकृते । अन्येजीवैरिषष्ठिते बीह्यादौ अपूर्ववत् बीह्यादिभावः, तम्यापत्तिः, न तु व्यापितः 'ब्रीहियवा' इति श्रुतेरिति सूत्रार्थस्तं विशदयन्ति स्म आचार्या इत्यागयेनाहुः उन्न इति । वृष्टेग्नभावसमय इति भाष्यं विवृतं समय इत्य-न्तेन । वृष्टः सजीवायाः अन्नादिरूपचीजभाव उपचीजप्रवेशः तस्य सर्वस्मिन् प्रसिद्धे समय इति भाष्यार्थः। क्षेत्र उते । जल्हेति । चतुर्थोपदेशं 'अम्य मोम्य महतो वृक्षम्य यो मृहेऽम्याह्नयाजीवन्स्रवे'दिति श्रुत्या जलभावापन्ना जीवाः तेन वर्णण सह अन्नादि च तद्दीजमिति कर्मधारयसमस्तान्नादिवीज प्रविश्वन्तीतिहेतोः तस्मिन् समय इत्पर्थः । भाष्यीयवकारः । 'देवा वर्ष जुह्नति तम्या आहुतरन्नं सम्भवती'ति श्रुतेः । अन्यैरित्यादिभाष्यार्थः अन्येर्जीवैरित्यादिना क्रियते । 'न्यग्रोधफलमत आहरेतीदं भगव इति, भिन्धीति, भिन्नं भगव इति, किमत्र पश्यसीत्यण्य इमा धाना भगव इत्यासामङ्गेकैकं भिन्धीति, भिन्ना भगव इति, किमत्र पत्रयसीति, न किञ्चन भगव इति, त४ होवाच यं व मोम्येतमणिमानं न निभालयसे एतस्य वे सोम्य योऽणिम्न एवं महान्वय्रोधस्तिष्ठति श्रद्धत्म्व सोम्येती'त्युक्तन्रह्मांशहुतजीवान्येरष्टभिजीवेः। यद्वा । तपोवीप्साकृतौंशजीवान्ये रुक्तादिजीवर्नवांशैः अधिष्ठितो यो वीद्यादिः तस्मिन् । इतः परमपूर्वव-दितिभाष्यार्थः । न पूर्ववदित्यसार्थः 'वायुर्भूत्वं त्यादिवदिति । तद्भावापत्तिरित्यसार्थः तत्साम्यमिति । अतिथिवदित्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म किन्त्विति । कार्यमात्रार्थं स्थितिर्गृह-श्चितिः । पूर्वेतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म पूर्वेति । अतिथिवेठश्वण्येन निरभिमानिगृहस्थः । गृह एवोपैति शान्ति यस्तद्वत् । बीहीत्यादीति । एवति । तत्तद्भावमात्रं व्यवच्छिनति । अभिलप्यत इति । अभिलप्यत इत्यभिलापस्तस्मादिति सोत्राभिलापपदार्थः । अन्ये विचित्त । पत्राग्निविद्याऽविपयेषु । तद्धीति । 'अन्तर्याम्यथिदैवादिषु तद्धर्मव्यपदेशा'दिति सिद्धया। तान् व्रीह्यादीन् । आत्मत्वेनेति । वीद्यादिरहमिति । अस्मत्पदार्थ आत्मा तत्त्वेनाभिमन्यन्त इत्यर्थः । हौम्येऽन्नेपीति । 'अहमन्नमह-मन्नमहमन्न'मिति तैत्तिरीयश्रतेः होम्येऽन्नेप्यात्मत्वेनाभिमानो जीवस्य । अन्याधीति । अन्येर्जीवैरिधप्रा- कोपि दोषः। अधिष्ठाने हि वेदना। मरणानन्तरं कृमिभावस्य दृष्टत्वात्। तस्मा-दृत्रस्य रेतोभावो युक्तः॥ २४॥

# अशुद्धमितिचेन्न शब्दात्॥ २५॥

किश्चिदाशङ्क्य परिहरित । ननु अन्याधिष्टानेङ्गीकियमाणे यातनाजीवाना-मशुद्धत्वादशुद्धमत्रं स्यात्, तथाच कथं योग्यदेह इति चेत् । न । शब्दात् । 'देवा अत्रं जुह्दति, तस्या आहुते रेतः सम्भवती'ति देवैराहुतिरूपेण होमवचना-च्छुद्धत्वम् । अन्यस्य हि संस्कारेणैव शुद्धिः । अन्यथा यावजीवं का गितः स्यात्। तस्मात् संस्कारशब्दाच्छुद्धमेवान्नम् ॥ २५॥

इति तृतीयाध्याये प्रथमपादे षष्टमन्याधिष्ठित इत्यधिकरणम् ॥ ६॥

#### भाष्यप्रकाशः।

पापान्नसंसर्गजन्यो वा, कण्डनादिजन्यक्लेशात्मको वा दोषो होम्ये जीवे न । तथाच क्वेशाभावा-देव कण्डनचर्वणादिदशायामपि नापगमः। अभिमानाभावादेव च नास जडभाव इत्यदीष इत्यर्थः। तदेतद्विशदयन्ति अधिष्ठाने हीत्यादि । हि यतो हेतोः । अधिष्ठाने अधिष्ठीयतेऽनेनेत्यधि-ष्ठानमभिमानस्तिसिन् सत्येव वेदना, न तु तद्भाव इति लोके दर्शनादित्यर्थः। नजु मा भवतु क्वेशोऽस्य, तथापि कण्डनादिना जीवान्तरे गतेऽस्याप्यपगमात् कथं रेतोभाव इत्याशङ्कायां तादशक्वेशोत्तरमपि जीवसत्तायां मानमाहुः मरणेत्यादि । तस्मादिति । जीवसत्त्वस्रोपपादिन तत्वात् ॥ २४ ॥

अशुद्धमितिचेन्न शञ्दात् ॥२५॥ स्त्रप्रयोजनमाहः किञ्चिदित्यादि । अन्यस्येति । अशुद्धस्य । शेपं स्फुटम् ॥ २५ ॥ इति षष्टम्न्याधिष्ठित इत्यधिकरणम् ॥ ६ ॥

नात् । न कोषि दोष इति । व्याख्येयं भाष्यम् । व्याख्यान्ति स्म पापान्नेत्यादिना । वाकारद्वयं पूर्वतत्रात् । अस्येति । जीवस्य । अदोष इति । क्रेशजडभावरूपो दोषो नेत्यर्थः । एवकारव्यवच्छेद्य-मादुः नित्वित । अस्येति । वृष्टियुक्तजीवस्य । जीवान्तर इति । हुतजीवादन्यस्मिन् जीवे गतेऽ-स्यापि हुतजीवस्यापि । कथमिति । केन प्रकारेण कस्य रेतोभावः उभयाभावात् । मरणेत्यादीति । क्रिष्टं मरणं प्राह्मम् । कृमिः देहसमवायिकः । नतु क्रेशेन जीवो देही गतः कृमिजीवापगमे क्रेशान्तराभावात्कथं क्रेशोत्तरमपि जीवसत्तेति चेत् । सत्यम् । मरणोत्तरक्षणे कृम्युत्पत्यङ्गीकारेण पूर्वक्रेशसन्त्वात् । तदेहावच्छेदेन तस्य तत्कर्मफलभोगे तु मरणानन्तरमशुक्कदेहे वृष्टिजीवो जलात्मा प्राह्मः । तथा च मृतदेहैकदेशः कृमिः स जीवस्तदेहावच्छेदेन कर्मफलभोगेनादोषात् । अधिष्ठान इत्यस्य पुरःस्फूर्-रिकार्थे देहो भासते, तदा देहोऽधिशिष्टोऽधिष्ठानम् । आग्रहेयम् । जीवसत्त्वस्येति । अन्नूपजीवसन्त्वस्य । अन्नशुद्धिरग्रे वाच्याधिकरणरचना च ॥ २४ ॥

अशुद्धमिति चेन्न शन्दात् ॥ २५ ॥ स्फुटमिति । अन्याधीति । अन्येषां हुतव्यति-रिक्तानां अधिष्ठानेङ्गीकियमाणे यमगतावनेकदेहसाध्येकनरके अशुद्धत्वाच्छुद्धस्य देहान्तरेऽशुद्धत्वाद-शुद्धमन्नं वृष्टिजीवरूपमन्नं स्यादिति । 'प्रेतं दिष्टमितोऽग्नय एव हरन्ती'त्यत्र तदपायकल्पनात् । आहुतिरूपेणोति । 'प्रकृत्यादिभ्य उपसंख्यान'मितिवार्तिकेनाभेदतृतीया, प्रकृत्या चारुरितिवत् । होमेति । अन्नस्य होमवचनात् । अन्यस्येति । भाष्यप्रकाशे व्याख्यातम् । पञ्चाग्निविद्यासाधितदे-हिभिन्नस्य । अशुद्धस्येति । भाष्यप्रकाशिवशेषणम् । एवेति । संस्कारेतरव्यवच्छेदकः । शुद्धिरिति ।

# रेतःसिभ्योगोऽथ ॥ २६ ॥ (३.१.७.)

पश्चमाहृतिं विचारयति । नतुः कथं पुरुषेऽब्रहोबाद्रेतोभावः, बाल्यकौ-मारवार्थकेषु व्यभिचारात्, तारुण्येषि न हि सर्वक्षत्रं रेतो भवति, जातमिष न नियमेन योनां सिच्यते, नाषि देवापेक्षा, पुरुषप्रयक्षस्य विचमानत्वादित्याशाङ्क्य, परिहरति । रेतःसिण्योगः । पुरुषणव्येन पारुष्य राज्यत्वते । वौरुषं च देशका-ठसंविधानेन मन्नवद्रेतःसेकसामध्येष् । न ह्यत्त् सर्वजनीनं सार्विचकं वा।

#### भाष्यप्रकाजः

रेतः सिग्योगोऽथ ॥ २६ ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहः पञ्चसेत्यादि । विचारयनीति । फलं पृथक्कृत्य केवलां विचारयित । कोत्र विचागंश इत्याकाङ्वायामाहः निव्यत्यादि । चतुर्थ्या-मन्नाहुतां पुरुषस्य यदि पुरुषत्वेनाधित्वम् , तदा वाल्यादां तद्वोमस्य नेष्कल्यम् , यदि तारुण्य-विशिष्टत्वेनाधित्वम् , तदाषि न पर्वस्य होमस्य साफल्यम् , अथ यज्ञातं रेतन्तेनव पश्चम्याहुतिः , तदापि होमानियमः , अथ नियमः , तदापि न देवापेक्षेत्यतो विचार इत्यर्थः ।

परिहारं व्याकुर्वन्ति पुरुषेत्यादि । स्त्रे रेतःसिक्पदोक्त्या पुरुषपदव्याख्यानात् 'पुरुषो वा व गातमाग्नि'रित्यतेन पुरुषशब्देन पारुषधर्मवानुच्यत इत्यर्थः । तावता कथं पूर्वोक्तदोप-

सा मर्यादायाम्, न तु ब्रह्मभावे 'सर्व ब्रह्मात्मकं तस्य विद्ययात्ममनीपये'ति । मर्यादायां तु वर्तत एव, संस्कारवेयथ्येन तद्दोधकवेदानर्थक्यप्रमङ्गान् । याच्यक्तिविधितः । सम्कारानङ्गीकार एकदिनेनामिहोत्रफलिसिद्धेः 'यावजीवमिप्तिहोत्रं जुहुया'दित्यत्र मध्य पाप तच्छोधकसंस्कारस्य यावजीवं पापशोधनातिरिक्ता का गितः स्यादिति प्रश्नः । सोत्रं हेतु विवृण्वन्ति स्म सन्दर्शदिति । एचेति । प्रसिद्धरेवकारः ।
एवमन्नशुद्धिरुक्ता । अधिकरणरचना त्ववम् । चतुर्थ्याहुतिर्विपयः । पापजन्यत्वमन्नस्योपपद्यते न वेति संदेहे,
ज्ञानोप(योग)योगिदेहानुपयोगान्नोपपद्यत इति पूर्वपक्षः । सिद्धान्तस्तु संस्कारशब्दात्संस्कारार्थ पापजन्यत्वमन्नस्योपपद्यत इति शुद्धमन्नमिति ॥ २५ ॥ इति पद्धनन्याभिष्ठित इत्यधिकरणम् ॥ ६ ॥

रेतःसिग्योगोऽथ ॥ २६ ॥ फल्मिति । 'तस्या आहुतेर्गभः सम्भवती'ति गर्भः फल्म् । तत्य्थकृत्याप्रिमे विचारियतु केवलां विचारयन्तीत्यर्थः । सूत्रान्तरे फल्मिचारस्तु पष्टाहुतिग्रहणाय । तेन गर्भानुक्तौ कथं पत्रमाहुतिविचार इति कुचोद्यं निरम्तं विदितव्यम । नच गर्भानुक्तौ न्यूनतानिग्रहस्थानिति वाच्यम् । वृहदारण्यकपष्टाग्रिसग्रहार्थमतावदुक्तो न निग्रहस्थानिति । तत्र गर्भशब्दाभावात् । 'देवाः पुरुपं जुहति तम्या आहुतः पुरुपो भास्तरवर्णः सम्भवती'ति शुतः । पुरुपेऽन्नहोमाद्रेतस्तु कारण्वादुभयन्नति पष्टचा आहुतरिवचारपि न निग्रहस्थानिति । दृष्टानुसारण व्याख्यान्ति सम चतुःथ्याभि-त्यादिना । तत्रद्रोमस्येति । रतोहोमस्येत्यर्थः । तारुण्य इति भाष्यं विवृण्वन्ति सम खदीति । पुरीषा-दिभावात् न सर्वमन्नं रेतो भवति । जान्तिमितभाष्यं विवृण्वन्ति सम अथिति । होमेति । धौतवासिस सेकाद्योमानियमः । नापीतिभाष्यं विवृण्वन्ति सम अथिति । पूर्वोक्ति । रतरत्वेन अन्नत्वेन कार्यकारणभाव उक्तः श्रुतौ । तत्र 'योपान्नो देवा रेतो जुह्दती'ति रेतोहोमनियमश्च उभयत्र 'पुरीपत्वेनान्नत्वेनापि कार्यकारणभावात्पूर्वत्र पूर्वोक्त आश्चनोक्तो दोपः । कार्यकारणभावग्रहकान्वयव्यतिरेकव्यभिचार-रूपः । द्वितीये तु धौतवासिस सेकात्तत्विन्द्रयदेवहोमकृतािन्वयमे पूर्वदोष इति । तन्निरास इत्यर्थः ।

तद्र्थं देवापेक्षा। तथा सित न कोषि व्यभिचारः। कथं पुरुषदाब्दमात्रेण च ज्ञायते, तत्राह। अथ आनन्तर्यात्। दारीरार्थमेव देवैस्तत्र तत्र होमः कृतः।

भाष्यप्रकाशः।

निरास इत्याकाङ्मायां तदुपपादयन्ति पौरुषिमत्यादि । तथाच पुरुषपदेनैतादशो रेतःसिगिमिश्रेयते, ताद्दशे योऽन्नहोमः, स प्राणाप्रिहोत्रोपनिषदाद्यक्तप्रकारेणेति तत्र देवापेक्षा । न हीन्द्रियाधिष्ठातु-देवप्रसादं विना तथा भोक्तं शक्यते । ईश्वरेच्छया भवनेपि तेषामेव द्वारत्वात् । अत एव

चौरविमत्यादीति। अत्र 'ऋतौ भार्यामुपेया'दिति श्रुत्या भार्या देशः ऋतः कालः संश्रौतं विधानं तेन संविधानेन मञ्चवत् । पुत्रमन्यत्राह्मणोक्तः 'बहु वा इद "सुप्तस्य वा जाप्रतो वा रेतः स्कन्दित । तदभिमुशेदन वा मन्त्रयेत यन्मेऽद्य रेतः पृथिवीमस्कान्सीद्यदोषधीरप्यसरद्यदपः । इदमहं तद्रेत आददे पुनर्मामेत्विन्द्रियं पुनर्तेजः पुनर्भगः पुनरत्रयो धिष्ण्या यथास्थानं कल्पन्तामित्यनामिकाङ्गुष्ठान्यामादा-यान्तरेण स्तनी वा भ्रवी वा निमृङ्या'दित्यत्रोक्तमत्रयुक्तं रेतः तस्य सेकसामर्थ्यम् । विहितत्वार्थं तृती-यान्तं कारणत्वार्थम् । मन्नवदिति रेतोविशेषणम् । नह्येतदित्येतच्छब्देन पूर्वभाष्यसङ्गतिः । एतत्यौरूप-मित्यर्थात् । तद्थं होमार्थम् । दवापेक्षा इन्द्रियदेवापेक्षा । तथा सतीति । इन्द्रियदेवापेक्षया शरीरकारणत्वे सित् । न कोपि । ज्ञानोपयोगिशरीरत्वेन इन्द्रियदेवत्वेन कार्यकारणभावः । अत्र 'तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा चे'ति श्रुत्युक्तविद्याकर्मपूर्वप्रज्ञारूपकारणव्यभिचारो न । साधारण-देहत्वेन विद्याकर्मपूर्वप्रज्ञात्वेन कार्यकारणभावात् । तृणारणिमणिन्यायोऽत्र । भाष्यसिद्धार्थमाहः तथा चेति । एताहरा इति । देशकालसन्निधानेन मन्नवद्रेतःसेकसामर्थ्यवान् रेतःसिधा भिन्यते । सुन्नेण 'पुरुषो वावे'ति श्रुतौ पुरुषो रेतःसिगिति प्रयोगाद्रेतःसिक्त्वेन रूपेण पुरुषोपिश्यितिः । घटः पृथिवी यत्र पृथिवीत्वेन घटोपिश्चितिवत् । एतेन मत्रवद्रेतःसेकसामर्थ्यमित्यन्तं भाष्यसिद्धार्थ उक्तः । तत्सङ्कत्यर्थं तादृशा इत्यादिग्रन्थः भाष्यीयैतत्पदार्थः इत्यन्तः । सुगमान्वयस्तूक्तः एतच्छन्दार्थः पौरुषमिति पूर्वम । प्राणाग्नीति । 'यदन्नमि बहुधाति राजन् रुद्रैः प्रजग्धं यदि वा निशाचैः । सर्वत ईशानो अभयं नः कृणोतु शिवमीशानाय स्वाहें ति । अग्रे 'प्राणाय (प्रदानाय) स्वाहा अपानाय स्वाहा व्यानाय खाहा समानाय खाहोदानाय खाहे'ति कनिष्ठिकायाङ्गल्याङ्गष्टेन च प्राणे जहोती, अनामिकयाऽपाने. मध्यमया व्याने, प्रदेशिन्या समाने, सर्वाभिरुदाने, तूष्णीमेका एक ऋषी जुहोति। अत्र पुष्टिमार्गे शिवः प्रथमः 'मद्भक्तपूजाभ्यधिके'ति वाक्यात् । तदग्रे पञ्च प्राणाः । तदग्रे प्रकारः । तत्र अत्यद्मीत्यतिज्ञान्दा-न्वयः । राजन् वरुण । 'यन्मे भुक्तमसाधूनां पापेभ्यश्च प्रतिग्रहः । तन्नो वरुणो राजा पाणिना ह्मवमर्शत्वि'ति श्रुतेः । प्रजग्धं प्रमक्षितम् । नोऽस्माकम् । कृणोतु विकरणव्यत्ययः । उं वाधित्वा श्रः । स्वाहा देवतोदेशेन त्यक्तमन्नम् । कनिष्ठकाया इत्यत्र ककारेऽज्विकारः कनिष्ठकया । जुहोतीति दीर्घपाठे ई । एका इत्यत्रामो डः । एक इति सत्तम्यन्तम् । सर्वनामसंज्ञाया वेदे विकल्पात्त-स्मिन् । ऋषौ ब्रह्मणि । प्राणाग्निहोत्रोपनिषदादीत्यत्रादिना तैत्तिरीये 'अन्नं न निन्धात्तद्वतम् । प्राणो वा अन्नम् । शरीरमन्नादम् । प्राणे शरीरं प्रतिष्ठितम् । शरीरे प्राणः प्रतिष्ठित' इत्यादि । पुत्रमन्थ-नाह्यणं च अग्रे स्फुटम् । तच्च देवापेक्षेति । तदर्थं देवापेक्षेति भाष्यार्थः । तत्रेत्यस्य होम इत्यर्थः । देवापेक्षायां युक्तिमाहुः नहीति। इन्द्रियं मनस्तदाद्यधिष्ठातृदेव ईशानादिस्तस्य प्रसादस्तं विना। तथेति। प्राणामिहोत्राद्युक्तप्रकारेण । तेषामिति । देवानाम् । एवकारस्तु श्रुत्यादौ दर्शनात् अन्यव्यवच्छेदकः । अत एवेति । तथा सतीति भाष्यसिद्धार्थः । इन्द्रियदेवापेक्षया ज्ञानोपयोगिदेहकारणत्वादेव । म॰ सू॰ र॰ **९** 

तत् कथं पश्चमाहुतावेवान्यथा भवेत्।तसादानन्तर्यात् पुरुषाहुतिर्नान्नम्, रेतःसि-ग्योगः। योगदाव्देनात्रापि अन्याधिष्ठानेन रेतःसिग्योगाभावः॥ २६॥ इति तृतीयाध्याये प्रथमपादे सप्तमं रेतःसिग्योगाधिकरणम्॥७॥

भाष्यप्रकाशः।

तसानस्य रेतोभावो योनां नियमेन सेकथ पुत्रमन्थत्राह्यणोक्तरीत्या भवतीति सुखेन पूर्वोक्तदो-पनिराम इत्यर्थः । कथमित्यादि । भवत्वन्यत् सर्वम्, तथापि पुरुपशब्दमात्रेण सर्वस्यानस्य रेतस्त्वं कथं प्राप्यत इत्याकाङ्कायामाहेत्यर्थः । मिद्धमाहुः तस्मादित्यादि । अन्वपदोत्तरं किन्त्विति शेपोऽध्याहायः । तथाच पुरुपाग्रां आहुतिन्।न्नम्, किन्तु रेतःसिचि योऽन्नयोगः सेत्यर्थः । ननु भवत्वेवमाहुतिसिद्धिः, तथापि पूर्वाधिकरणेनान्नेऽन्याधिष्ठानस्य साधितत्वात् तज्जन्ये रेतस्यपि तत्सम्भव इत्याशङ्क्य तत्र तदभावमाहेत्याहुः योगदाब्देनेत्यादि । तथाच तत्रैक र्राहमः ।

तेन ज्ञानोपयोगिदेहत्वेन इन्द्रियदेवत्वेन कार्यकारणभाव उक्तः । तत्र देवापेक्षेत्युक्तत्वात्तत्रेत्यस्य होम इत्यर्थात् ज्ञानोपयोगिदेहत्वेन इन्द्रियदेवकृतहोमत्वेन कार्यकारणभावो वा । एतेन तथासतीत्यस्यार्थी जातः । अतः परं न कोपि व्यभिचार इति भाष्यमिद्धार्थः । तस्य देवैर्हतस्यान्नस्यार्थात् देवकृतहोमस्य रेतोभावः, न पुरीपभावः । पुरीपस्य ज्ञानोपयोगिदहत्वाभावात् । योनाविति । धौतवाससो ज्ञानो-पयोगिदेहानुपयोगात् । योनौ नियमेन संकश्रेत्यर्थः । पुत्रमन्थेति । वृहदारण्यके 'एपां वै मृतानां पृथिवी रस' इत्यारम्भकं पुत्रमन्थब्राह्मणम् । तदुक्तरीतिः । 'एपां वे भूतानां पृथिवी रसः पृथिव्या आपोऽ-पामोपधयः ओवधीनां पुष्पाणि पुष्पाणां फठानि फठानां पुरुपः पुरुपस्य रेत' इति श्रुत्युक्ता तयान्नस्य रेतोभावः पुरुपेऽन्नाहुतिद्वारा । तथा 'स ह प्रजापितरीक्षांचके । हन्तास्भे प्रतिष्ठां कल्पयानीति । स क्रिय "सम्जे, ता "मृद्वाध उपास्ते" इति श्रुत्युक्ता तया । योनी नियमन सेकश्च भवतीति सुखेन. रेतस्त्वेन अन्नत्वेन कार्यकारणभावः, न पुरीपत्वेन अन्नत्वेन, अश्चतत्वात् । अतएव विहितकर्तृणां सा-त्विकानां नियमेन योनौ सकः, न (धौतवा)सिस। यथा 'पुत्रे कृष्णप्रिये रित'रित्याचार्याः। पूर्वोक्तेति। भाष्ये । न कोपि पूर्वोक्तो व्यभिचारः । स व्याख्यातस्तथा सतीत्यादिभाष्यविभागे पूर्वम् । किन्तु रेतः सिचीति । तेन रेतः सिचि योग इति विगृद्य सप्तमीति योगविभागात् 'सह सुपे'ति वा समासः । तथा च रेतःसिचि योगः रेतः सिञ्चतीति रेतःसिच् कर्तरि किष् । कि.च., रेतःसिच्यन्नयोगः रेतःसिक्यु-रुपेऽन्नहोमात् अन्नयोगः । किञ्च, अन्नस्य विकारोऽन्नमय इति योगः । 'झ्यचरछन्दसी'ति सूत्राद्विकारे मयद्र । अन्नमयत्वं 'स एपोऽन्नरसमय'इत्यत्र प्ररूपे प्रसिद्धम् । सत्यर्थ इत्यर्थः । किन्न, भाष्यप्रकाशे पूर्वेक्तः शङ्काग्रन्थोक्तो दोपे तस्य निरास इत्यर्थः । पुरुषदान्देति । भाष्यीयचकारादन्नशन्देन च । इत्यर्थ इति । अप्रे भाष्ये । अथेत्यानन्तर्य इत्याहुः अथेति । पुरुपशब्दमात्रेणान्नश-ब्देन च तदानन्तर्यात्सर्वस्थान्नस्थ रेतस्त्वं ज्ञायते, ज्ञाप्यते यो यदनन्तरं जायते, स तस्य कार्यमिति । एवेति । 'आपः पुरुपवचसो भवन्ती'ति श्रुतेरेवकारः । तन्कथमिति । तच्छरीरपञ्चमाहुतौ । अन्यथा छान्दोग्ये गर्भत्वेन बृहदारण्यके पुरुपत्वेन च कथं भवेदिति प्रश्नः । पत्रमाहुतौ 'देवा रेतो जुह्वति तस्या आहुतेर्गर्भः सम्मवती'ति छान्दोग्ये । बृहदारण्यके तु 'तस्या आहुतेः पुरुषः सम्भवती'ति । एवकारोऽ-न्याहुतिव्यवच्छेदकः। सिद्धमिति। सूत्रार्थं वदन्तः सिद्धमाहुः अत्रेऽन्येति। अन्नेऽन्येपां जीवानां अधि-ष्ठानं श्रितिः तस्य । तत्सम्भव इति । अन्येपां जीवानां श्रितिसम्भवः । तत्र रेतसि । तद्भावं अन्यजीविश्वसभावम् । तत्रेति । रेतिस । योगदाब्देनेत्यादीति । रेतःसिकूशब्देन चारितार्थ्ये सूत्रे

# योनेः शरीरम् ॥ २७ ॥ ( ३.१.८. )

हूयमानं निरूप्य फलं निरूपयति। 'तस्या आहुतेर्गर्भः सम्भवती'त्युच्यते। तत्र सन्देहः। योनावन्तःस्थितमेव फलम्, बहिर्निर्गतं वेति। तत्र गर्भशब्देना-न्तःस्थित एव। शरीरपरत्वे श्रुतिवाधः स्यात्। उपसंहारोप्यग्रे कर्तव्याभावादुप-पद्यते। ततश्च षण्मासानन्तरं गर्भे ज्ञानसम्भवाज्ञननानन्तरं न गुरूपसत्त्यादि कर्तव्यमित्याशङ्क्य, परिहरति। योनेर्निर्गतं शरीरं गर्भशब्देनोच्यते। अग्रेरुत्थि-

#### भाष्यप्रकाशः।

एव जीवः शुद्धस्तिष्ठति, न त्वन्योपि। अन्यथा बहव एव श्वादिवदुत्पद्येरन्, नत्वेक इत्यर्थः॥२६॥ इति सप्तमं रेतःसिग्योगाधिकरणम् ॥ ७॥

योनेः शरीरम् ॥२७॥ स्त्रप्रयोजनमाहुः हृयमानमित्यादि । उपसंहार इति । 'इति रिह्मः ।

योगशब्दस्य किं प्रयोजनिमत्यत उक्तं योगशब्देनेति । रेतःसिचि योग इति योगशब्देन । अञ्चा-पीति । रेतस्यपि । अन्याधिष्ठाने अन्येषां जीवानामधिष्ठाने रेतःसिग्योगाभावो न । अयमर्थः । रेतः-सिकुशब्दो रूढः । 'रूढियोंगमपहरती'ति प्रसिद्धिनैयायिकानाम् । तेन रेतःसिक्शब्दः एकजीवयक्त-रेतसि रूढः, सोऽन्याधिष्ठाने रेतसि सति पुरुषे न प्रवर्तते । अतोऽनेकजीवयुक्तोऽतः सिचि प्रवृत्त्यर्थं योग आदर्तव्यः । अवयवशक्तिरूपः । तथाच रेतःसिग्योगाभावो न अनेकजीवयुक्तरेतःसिचि । अतो यमछे ज्ञानोपयोगिदेहसत्त्वान्नाहत्यनुपपत्तिः । ननु 'रूढियोगमपहरती'त्युक्तमिति चेत् । न । वेदान्ते योगः, वेदे योगरू दिरिति मीमांसाकारिकायामुक्तत्वेन नात्र तत्प्रवृत्तिरिति । तथा च सूत्रार्थः । रेतःसिग्योगः अथेति द्विपदमिदं सूत्रम् । रेतःसिक्शब्दो यौगिकः, न रूढः, यमले ज्ञानोपयोगिदेहवति पुरुषाध्याहृत्यप्रवृ-तिप्रसङ्गात् । अतो रेतःसिचि योगः रेतःसिग्योगः । अथेत्यानन्तर्ये प्रसिद्धः । रेतःसिग्योगः पुरुषे । आनन्तर्यं रेतिस । पुरुषहतान्नस्य रेतोभावश्चतेः । 'पुरुषो वाव गौतमाग्नि'रित्युपकम्य 'देवा अन्नं जुह्नति तस्या आहुते रेतः सम्भवती'ति श्रुतिः । 'तर्काप्रतिष्ठान'सूत्रेणानुमानस्यामावात् राज्दार्थयोवैंयधि-करण्यम् । 'केचिदत्र जन्मादिसूत्रमनुमानमिति वर्णयन्ती'ति भाष्ये केचित्पदात् । तथा च अथ पुरुषा-न्नानन्तर्यात् रेतसि पुरुषे रेतःसिचि योगः, न रूढिरित्यर्थः । अत्र पत्रमाहुतिर्विपयः । तत्र गर्भः फळं पुरुषो वेति श्रुतिद्रयवीजे संशये । यद्वा । पुरुषेऽन्नहोमो रेतःसिचि वेति श्रुतिस्त्रवीजे संशये । पूर्व-संशये तु गर्भ एव कारणत्वात्पुरुषोऽपीति पूर्वपक्षे, उभये फले श्रुतत्वादिति सिद्धान्तः । पुरुषेऽन्नहोमः श्रुतत्वान तु रेतःसिचि सौत्रत्वादिति पूर्वपक्षे, रेतःसिगिति सिद्धान्तः ॥ २६ ॥ इति सप्तमं रेतः-सिग्योग इलिधिकरणम् ॥ ७॥

योनेः दारीरम् ॥ २० ॥ ह्रयमानिमत्यादीति । अन्नरूपं रेतोरूपं च । एवेति । दर्शना-दित्येवकारः । श्रुतीति । 'गर्भः संभवती'ति श्रुतिबाधः । पूर्वपक्षसत्त्वाद्धाधशब्दः । पूर्वपिक्षणो हि श्रुत्योविरोधे विकल्पस्य मानवस्यास्फूर्तेः । अर्थवादत्वात् । षणमासेति । तदनन्तरं नवमे मासि । 'अथ नवमे मासि स सर्वछक्षणज्ञानसंपूर्णो भवती'ति श्रुतेः । कुत उच्यत इत्यतो बृहदारण्यकसंग्रहा-दित्याहुः अग्नेरिति । योषारूपात् । एवकारो बृहदारण्यके 'तस्या आहुतेः पुरुषः सम्भवती'ति श्रुतेः गर्भपुरुषपदवाच्यशरीरेतरव्यवच्छेदकः । गर्भपुरुषरूपस् फलरूपत्वात् । अग्नेरित्थतत्वस्यैव फलतावच्छे- तस्यैव फलरूपत्वात् । मध्यभावस्याप्रयोजकत्वात् । मातृपरिपाल्यत्वाय गर्भ-वचनम् । कललादिभावे पुरुषवचनत्वाभावादुपसंहारानुपपत्तिश्च । शरीरशब्देन वैराग्यादियुक्तः सचितः । न तु खयं तद्भिमानेन जात इति । तस्मात्

### भाष्यप्रकाशः।

तु पश्चम्यामाहृतावापः पुरुपवचनो भवन्ती'त्युपसंहारः । मध्यभावस्याप्रयोजकत्वादित्यनेन गार्भिकज्ञानित्वस्याप्यप्रयोजकत्वं संगृहीतम् । उत्पत्तिममये वण्णव्या मायया तस्य ज्ञानस्य तिरोधानात् । श्ररीरपरत्वे गर्भश्चतिवाधं परिहरन्ति माज्ञित्यादि । उपसंहारानुपपत्ति पूर्वपक्षिमते बोधयन्ति कलिलेल्यादि । ज्ञारीरचाव्देनेति । श्रीयत इति शरीरमिति निरुक्तेन तेनेत्यर्थः । अधिकरणार्थनिगमनेनेतत्यादार्थमपि निगमयन्ति तस्मादित्यादि ।।

अत्रंत हो ध्यम् । रहितिस्त्रे 'प्रश्निक्षणणाभ्या'मित्यनेन पश्चाग्निविद्येव विषयत्वेनाहता । पादान्ते च 'योनेः श्ररीर'मिति स्त्रेण 'पुरुपवचमो भवन्ती'ति पश्चमाहृतिफलमेव विचारितिमिति स्पष्टं प्रतीयते । श्रुतां च मध्ये यन्मार्गादिकं प्रश्नान्तरोत्तरत्वेनोक्तम्, तत्सर्वं पश्चाग्निविद्याशेष-त्वेनव, सुख्या तु पश्चाग्निविद्यवेति 'य एतान् पश्चाग्नीन् वेदे'त्युपसंहारात् तस्य फलसंबन्धाचाव-गम्यते । एतस्य पादस्य सुख्यतया ज्ञानोपयोगिदेहप्राप्तिप्रकारविचारार्थना, न तु वैराग्योत्पादन-रिक्षः।

दकत्वात् । गार्भिकज्ञानित्वस्यापीति । अपिना गर्भपुरुपयोर्मध्यभावस्य । गार्भिकज्ञानं तृतीयस्कन्धे प्रसिद्धम् । अप्रयोजकत्वं पत्राप्तिविद्यायामपि । किन्न, गार्भिकज्ञानित्वम् । 'ऋतुकाल प्रयोगादेकरात्रोपितं कललं भवती'त्युपक्रम्य 'जातश्चाहं मृतश्चेव जन्म जन्म पुनः पुनः । यन्मे परिजनसार्थे कृतं कर्म शुभाशुभम् । एकाकी तेन दह्यहं गतास्ते फलभागिनः । यदि योन्याः प्रमुच्येऽहं तत्प्रपद्ये महेश्वरम् । अशुभक्षयकारकं परमुक्तिप्रदायकम् । यदि योन्याः प्रमुच्येऽहं तत्प्रपद्ये नारायण'मिति गर्भोपनिपच्छुत्योक्तम् । चैष्णवेन वासुना संस्पृष्टः तदा न स्मरति जन्ममरणानि न कर्म शुभाशुभं विन्दती'ति गर्भोपनिपच्छुतेः । तस्यति । गार्भिकस्य । चार्शरेति । वृहद्वारण्यकोक्तपुरुपरूपफलपरत्वे । गर्भेति । गर्भशुतिविकलं परिहरन्ति । वाधवाधोऽत्र वाधवञ्चार्थः । कललेत्याद्विति । 'एकरात्रोपितं कललं भवति सप्तरात्रोपितं सुद्धदं अर्धमासाभ्यन्तरे पिण्डं मासाभ्यन्तरे किनं मासद्वयेन शिर' इत्यादिश्चतेः । कललं शुकरोणित-मिश्चतम् । खद्धदं वर्तुलाकारम् । पिण्डं पेशीमांसपिण्डाकारम् । तेनिति । सात्रेण । भाष्ये । मार्थे । नत्तिति । देश्वन्दामावात्स्त्रे । तद्मिति । शरीराभिमानोपचयेन । 'दिह उपचये' । पचाद्यम् । प्रकृते । निगमनेति । पत्रमयन्तविति । शरीराभिमानोपचयेन । 'दिह उपचये' । पचाद्यम् । प्रकृते । निगमनेति । पत्रमयन्तवित्वेत्त्वेत तथा । तस्मात्यत्ते विह्मानिति निगमनवत् । तस्मादित्याद्रीति । साधनेति । अत्रयो हरन्ती'ति श्रुतरिबहोत्रादिसाधनं होमश्च साधनं तत्सिहत इत्यर्थः । अधिकरणा-यौऽयम् । बद्धज्ञानमिति पादार्थः । 'तत्र प्रथमे पादे वद्यज्ञानोपयिकं जन्म विचार्यतं 'इति भाष्यात् ।

पञ्चामिविद्यैवेति । तिहङ्कादेवकारोऽन्यव्यवच्छेदकः । एवेति । पुरुपशरीरयोः पर्याय-लादेवकारोऽन्ययोगव्यवच्छेदकः । 'यद्य इत्थं विद्वु'रित्याद्यक्ताचिरादिमार्गत्रयं यमगतिश्रेत्येतेषां योज-नामाद्वः श्रुतौ चेति । प्रश्नेति । पञ्चामिविद्याप्रश्नेतरप्रश्नाः 'वेत्थ यदितोऽिष प्रजाः प्रयन्ती'त्याद-यश्चत्वारः । तदुत्तरत्वेन । एवेति । तन्मध्यपातिनां तच्छेषत्विमिति नियमादेवकारः । एवेतीत्युक्तैवका-रसार्थक्यायाद्वः य एतानिति । फलेति । 'य एतान्यञ्चाभीन्वेद न सह तैरप्याचरन् पाप्मना श्रिष्यते

मात्रार्थतेति प्रथमसत्रव्याख्यान एव व्युत्पादितम् । श्रुतावपि 'य इत्थं विदु'रित्यत्र 'य एतानेवं पश्चामीन् वेदे'त्यत्र च 'ग्रुद्धः पूतः पुण्यलोको भवती'त्यनेन ब्रह्मप्राप्तिरेव फलत्वेन प्रतिपादिता । वैराग्यं तु मध्ये धूममार्गव्युत्पादने 'अतो वै खल्ज दुर्निष्यपतर'मित्यादिना तृतीयस्थानव्युत्पादने च 'तसाञ्जगुप्तेते'त्यनेनोक्तम् । तथा सति तत्त्रयोः पथोर्ज्ञानस्यैव फलम् । तदत्र ब्रह्मज्ञानोपकार-कत्वेनोक्तम् । आहुतीनां यथाज्ञानोपयोगः, तदिप प्रागेवोक्तम् । इयं च मयीदामार्गीया व्यवस्था । पृष्टिमार्गे तु पञ्चाहुतिनियमाभाव इत्यि 'न तृतीय' इति स्रत्रे साधितम्, अतो वैराग्यमात्रार्थत्वं पादस्य यदुच्यते परेः, तद्प्रयोजकम् ।

एवमनुश्चयाधिकरणे फलानुश्चयो यन्नाङ्गीिकयते, तदिष तथेत्यिष तत्रैव व्युत्पादितम् । अनिष्टादिकारिणामित्यधिकरणं तु सर्वैर्देशसूत्रमङ्गीकियते । तत्र सर्वेषां न चन्द्रगतिरिति सिद्धान्तस्तु समानः । न तृतीय इत्यादिस्त्रचतुष्टयं तु तृतीयस्थानेऽन्यत्र च पश्चाहुतिनियमाभाव-बोधकम् । तत्र न तृतीये स्थाने आहुतिसंख्यानियम आदर्तव्यः । कृतः । तथोपलब्धेः । आहुति-संख्यानियमं विनेव 'जायस्व प्रियस्वे'त्युक्तप्रकारेण तृतीयस्थानोपलब्धेः । किश्च । 'पश्चम्यामाहु-तावापः पुरुषवचसो भवन्ती'ति मनुष्यशरीरहेतुत्वेनाहुतिनियमः सङ्कीर्त्यते, न कीटपतङ्गादिश्चरीर-हेतुत्वेन। पुरुषशब्दस्य मनुष्यजातिपरत्वात् । अपि च।पश्चम्यामाहुतावपां पुरुषवचस्त्वसुपदिश्यते, न त्वपश्चम्यां तिन्निष्यते । वाक्यभेदप्रसङ्गात् । अतो येषामारोहावरोहौ संभवतः, तेषां पश्चम्यां रक्षितः।

शुद्धः पूतः पुण्यलोको भवति य एवं वेदे'ति शुत्युक्तफलसम्बन्धात् । एवेति । अन्यसूत्रव्याख्यान-व्यवच्छेदकः एवेति । पुण्यलोक इति । पुण्यः पुण्यसाध्यो लोकोऽवस्थेति व्याख्यायाम् । ब्रह्म-प्राप्तिरेचेति । लोको ब्रह्मलोकः । 'मुख्ये कार्यसम्प्रत्ययात्' । अत उक्तं ब्रह्मप्राप्तिरिति । एवकारस्तु 'ब्रह्मज्ञानौपयिकं जन्म विचार्यत' इति भाष्यात् । तृतीयेति । 'जायस्व ब्रियस्ते'ति श्रुत्युक्तम् । तथा सतीति । वैराग्यब्रह्मज्ञानयोर्निरूपणीयत्वे सति । तदिति । वैराग्यम् । तयोः धूमतृतीयमार्गयोः । ज्ञानस्यैवेति । 'य एवं वेदे'ति श्रुत्युक्तज्ञानस्य । एवकारेण बह्मज्ञानं न स्वसाधकवैराग्येणाफलं भव-तीत्यर्चिरादिमार्गज्ञानं व्यवच्छिद्यते । तद्त्रेति । वैराग्यमत्र पत्राप्तिविद्यायां साधनचतुष्टयान्तर्गतत्वा-द्रह्मज्ञानेत्यादिः । प्रागेचेति । प्रथमसूत्रे एवकारोऽन्ययोगन्यवच्छेदकः । परैरिति । शङ्कररामानुजप्र-भृतिभिः । तथाच भाष्यम् । 'प्रथमे तावत्पादे पत्राग्निमाश्रित्य संसारगतिप्रभेदः प्रदर्शते वैराग्यहेतोः । 'तस्माज्जुगुप्सेते'ति चान्ते श्रवणात् ।' 'उपासनारम्भाभ्यिहितोपायश्च प्राप्यवस्तुव्यतिरिक्तवैतृष्ण्यं प्राप्य-तृष्णा चिति तत्सिद्धार्थं जीवस्य लोकान्तरेषु संचरतो जाग्रतः स्वपतः सुषुप्तस्य मूर्च्छतश्च दोषाः परस्य च ब्रह्मणस्तद्रहितता कल्याणगुणाकरता च प्रथमद्वितीयपादयोः प्रतिपाद्यते इति च भाष्यान्तरम् । तथेति । अप्रयोजकम् । तञ्जैवेति । एवकारेणेतरयोगो व्यवन्छिद्यते । न चन्द्रगतिरिति । 'ये वै के चास्माल्लोकात्प्रयन्ति चन्द्रमसमेव ते सर्वे गच्छन्ती'ति श्रुतेः सुकृतिविषयत्वात् पापिनां न चन्द्रगतिरिति सिद्धान्तस्तु समान इति । परन्तु सूत्रचतुष्टयार्थासङ्गतिरिति भावः । तामेवाहुः न तृतीयेति । तृतीयं स्थानमुक्तम् । अन्यन्नेति । अचिरादिमार्गे धूममार्गे च । इत्युक्तेति । इति छान्दोग्योक्तप्र-कारेण । वाक्यभेदेति । वाक्यस्य द्वार्थताप्रसङ्गात् । 'इति तु पत्रम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्ति,' नत्वपत्रम्यां भवन्तीति वाक्यस्य द्व्यर्थता वाक्यभेदरूपा । आरोहेति। 'ते धूममिसम्भवन्ति धूमाद्रात्रि'मित्याद्यारोहः । 'तस्मिन्यावत्सम्पातमुषित्वायैतमेवाध्वानं पुनर्निवर्तन्त' इत्यवरोहः । 'अपि

देहोद्भवः । अन्वेपां तु विनेव संख्यां भृतान्तरोपसृष्टामिरद्भिदेह आरप्स्ते । अपि च । द्रोणधृष्टद्य-म्नसीताद्रीपदीप्रभृतीनां चायोनिजन्वं समयते । द्रोणादीनां योपिद्विपयकाहुतिनीस्ति। धृष्टद्यमादीनां तु योपिनपुरुपविषये हे न म्तः । तत्र यथा संग्व्यानाद्रः, तथान्यत्रापि इयः। वलाकापि रेतःसिचं विनेव गर्भ धत्त इति लोकरूढिः। अपि च। चतुविधे भृतग्रामे स्वेदजोद्भि अयोरूत्पत्तिर्श्राम्यधर्म विनेव दृज्यत इत्येवं सूत्रत्रयं व्याख्याय, छान्दोग्यं 'तेषां खल्वेषां भृतानां त्रीण्येव बीजानि भवन्त्याण्डजं जीवजम्द्रिः मिति भूतप्राम्त्रविध्यश्रावणात् , कथं चातुर्विध्यमित्याकाङ्गायाम् , 'तृतीयशब्दावरोधः संशोकजस्ये'ति सत्रं लिखित्वा, 'आण्डजं जीवजमुद्धिज'मित्यत्र तृतीयेनोद्धिजशब्देनेव स्वेदजोप-संग्रहो ज्ञेयः । खेदजोद्भिजयोर्भम्युदकोष्मप्रभवन्वेन तुल्यन्वादिति व्याकुर्वन्ति ।

तद्पि तथा । पश्चामिविद्यायाः पुरुपशरीरभवनं प्रकृत्येव प्रवृत्तनया तृतीयस्थाने आहुति-शङ्खाया एवानुद्येन तत्र समाधरपेक्षेव नेति यत्रवयर्थ्यप्रसङ्गात् । किश्व, आह्तिनियमस्य बहुपु च्यमिचारेण तासामाहतीनां केमर्थ्याकानायां तिष्ठपयिवचारे धूममार्गायाः सर्वे तु न संभवन्तीति तदाकाङ्मापृरणाभावादपि ग्रन्थशियन्यम् । संशोकजशब्देन स्वदंजग्रहणमपि न रोचिप्णु । ईदश-शब्दप्रयोगे प्रयोजनाभावादिति ।

# रिंमः।

स्मर्थत'इति सूत्रार्थमाहः अपिचेत्यादिना । स्मर्यने इति । यथा 'सीता मीराग्रतो जाते'ति सीताविष-यिणी स्मृतिः । प्रभृतिशब्देन 'उत्सङ्गान्नारदो जज्ञ' इति नाग्दः । लोकेति । मदनमारिका । दर्शनाज्ञिति सूत्रार्थमाहः अपि चेत्यादिना । चतुर्विध इति । जगयुजाण्डजम्बदजोद्भिजरुपा विधा यस्य । विनै-वेति । एयकारो दर्शनात् । कमशो दपणानि । पश्चामिविद्याया इलादिना । प्रकृत्येवेति । प्रमिद्धचैवकारः । पुरुपशरीरमवनेतरस्वेदजोद्भिजयोगच्यवच्छेदकः । पुरि शयनेपि स्वेदजोद्भिजयोः पुरुपशब्दाप्रवृत्तिरप्रसिद्धः । एवेति । नन् समयत इति सूत्रोक्तस्मृतिविरोधात्कृत एवकार इति चेत् । न । तस्याः स्मानिविषयत्वेन श्रोतेऽप्रवृत्तेः । मायावत् । उपप्टम्भिका स्मृतिगिति चेत् , पक्षान्तरं भविष्यति । 'तत्त्वमसी'त्यत्र तत् त्वमसीत्युक्त्वा 'भिन्ना जीवाः, परो भिन्नः, तथापि ज्ञानरूपतः । प्रोच्यन्ते ब्रह्मरूपेण वेदवादेषु सर्वशं इति स्मृत्युपष्टन्धो विग्रहः तम्य त्विमिति तद्वत् । अपेक्षेत्र नेति । अपेक्षावधारणं न । प्रमङ्गसङ्गत्या सङ्गत सर्वमिति चेत् , तत्राहुः किञ्जेति । बहुन्विति । द्रोणधृष्टद्यप्रसीताद्रौपदी-प्रभृतिषु । ज्ञानोपयोगिदेहत्वेन पत्राप्तिहोयत्वेन कार्यकारणभावस्थान्वयव्यतिरेकव्यभिचारस्तेन । पत्राप्तिविद्याविषये यमले कुमार्या ज्ञानापयोगिदेहाभावेनान्वयव्यमिचारः । द्रोणादिपु पत्राप्ति-विद्याभाविप ज्ञानोपयोगिदेहसत्त्वात् व्यतिरंकव्यभिचारः । पुष्टिमार्गिष्ठ नन्दप्रभृतिषु च । तेनाप्रयो-जकत्वात्केमर्थ्याकाद्वा 'प्रयोजनमनुद्दिश्य न मन्दोपि प्रवर्तत' इति । तस्याम् । न सम्भवन्तीति । 'अथ य इह कप्यचरणा' इत्यादिना श्वादियोन्यादिनिरूपणान्न सम्भवन्ति । उदाहरणेन 'अहं मनुरमवं स्र्यश्चे 'त्यनेनेकेनाहुतिव्यभिचारशक्कानिवृत्त्याकाङ्कापृरणाभावात् श्रेथिल्यमिति । ई हरोति । अयमर्थः । मंशोकजपदस्य खेदजे रूढेरप्रसिद्धत्वादत एव योगरूढरभावाद्योगिकत्वं वक्तन्यम्। योगश्च सम्यक् शोको यत्र खेदे सम्बन्धविशेषेणेति संशोकः स्वेदस्तज्जन्य इति । एवं चैतादशशब्दप्रयोगे प्रयोजनाभावः । यदि च लक्षणा, तदाप्यप्रयोजनवती सेति । ईदृशशब्दप्रयोगे प्रयोजनाभावादिति । सिद्धान्ते त अप्स संशोक-जपदस्य श्रोतो योगः । शोकाश्रुषु ठक्षणात्रहेषि 'यदश्रवशीयते'ति श्रुत्याश्रुषु समवायिकारणत्वचोधनात्र-

तथा, साभाव्यापत्तिसूत्रे, समानो भावो रूपं येषां ते सभावाः । तेषां भावः साभाव्यं सारूप्यमिति वाचस्पतिव्याख्यानमप्ययुक्तम् । भावशब्दे परे समानपदस्य सादेश इत्यत्र पाणि-नीयानुशासनादर्शनात् ।

रामानुजाचार्यभास्कराचार्याभ्यां तु खाभाव्यापत्तिरित्येवं सूत्रपाठी भेद्यते । मध्याचार्येस्त तद्भावापत्तिरित्येवं भेद्यते ।

तन्मतं तु न मयानृद्यते । अप्रसिद्धश्रुत्युदाहरणेन भिन्नविधत्वादिति ।

मिक्षुस्तु, कृतात्ययसृत्रादारभ्य संशोकजस्यत्यन्तं चतुर्दशसृत्रमेकमधिकरणं जीवावरोहप्रतिपादकमङ्गीकृत्य, कृतात्ययादिसृत्रचतुष्टयं कर्मशेषरूपमनुशयम्, अनिष्टादिकारिणामित्यादिसृत्रचतुष्टयं प्रयतां सर्वेषां चन्द्रमण्डलगमनं सूर्यमण्डलस्यदेवेस्तेषां भक्षणम्, न तृतीय इति सूत्रे
च, यथोक्तारोहावरोहो स्वर्गिनारक्यपेक्षया तृतीयं यूकादिजीवं न स्तः । कृतः । तथोपलब्धेः ।
'अथैतयोः पथोर्न कतरेणचन तानीमान्यसकृदावर्तीनि क्षुद्राणि भृतानि भवन्ति जायस्व
प्रियस्वे'त्येतत् तृतीयं स्थानम् । तेनासौ लोको न संपूर्यते । 'तसाञ्जगुप्सेते'ति छान्दोग्यश्रुतौ
आरोहावरोहाभावोपलब्धेरित्येवं व्याख्याय, अग्रिमसृत्रद्वयव्याख्यानेऽन्येपामप्यारोहाद्यभावं साधयित्वा, श्रुतौ या पश्चाग्रिक्रमेण भृतानामुत्पत्तिः, साप्युत्सर्गाभिप्रायेत्युक्तवान् । संशोकजपदं च
सर्ववद्याख्यातवान् ।

#### रहिमः।

योजनवती सेति । पाणिनीयेति । अयमाश्रयः । समानस्य सादेशे प्रकारद्वयं संभावितम् । 'समानस्य छन्दस्यमूर्धप्रभृत्युदर्नेषु' इति सूत्रे समानस्येति योगविभागेन सादेशः । यथा सपक्षः साधर्म्यमित्यादि । अथवा । 'ज्योतिर्जनपदरात्रिनाभिनामगोत्ररूपस्थानवर्णवयोवचनवन्धुन्वि'ति सूत्रे रूपशब्दसार्थपरत्वमङ्गी-कृत्य सादेश इति । तदसङ्गतम् । योगविभागस्य भाष्यानुक्तत्वादिति स्थितं शेखरे । अतएव सपक्षः साधर्म्यमित्यत्र सदशवचनस्य सहराब्दस्य सादेश इति दीक्षिताः । एवं द्वितीयसूत्रेपि रूपपदस्यार्थपरत्व-मप्यन्यैर्न स्वीकृतमिति। अत उक्तं पाणिनीयान् शासनादश्रीनादिति। तत्त्वं त्वेतत्। समानो भावो येपामित्यखपदिवग्रहं स्वीकृत्य सदशवाचकस्य सहशब्दस्य 'वोपसर्जनस्ये'ति सूत्रेण सादेशे सत्त्वे ण्यति च कृते साभाव्यमिति सिध्यतीति व्याख्यानान्तरमेतदिति । को विशेष इति चेद्रच्यते । साभाव्यापत्ति-रित्यस्य तन्मते आहुतावाकाशसाम्यापादनमित्यर्थी भवति । आपत्तिशब्देन तस्यैवार्थस्य प्रतीतेः । स चासङ्गतः । सादृश्यापादनस्याविवक्षितत्वात् । यद्यप्यापत्तेः प्रापणमप्यर्थः, तथाप्यवक्तव्यः । असमर्थत्वा-द्धिरुद्धमतिकृत्त्वाच । 'तीर्थान्तरेषु स्नानेन समुपार्जितसत्क्रतिः । सुरस्रोतिस्विनीमेष हन्ति संप्रति सादर'-मित्यत्र गमनार्थहन्तीतिवत् । 'सुधाकरकराकारविशारदविचेष्टितैः । अकार्यमित्रमेकोऽसौ तस्य किं वर्ण-याम्यह'मित्यत्राकार्यमित्रमितिवच । अत्र कार्यं विना मित्रं मित्रमिति विवक्षितम् । अकार्येषु मित्रमिति प्रतीतिः । तस्मादस्मद्रक्तमेव साधीयः । किञ्च, अखपदविग्रहस्वीकारेपि समस्यमानयावत्पदाघटितत्वस्य विग्रहेऽभावेन मुख्यलक्षणानाक्रान्तत्वात् यथाकथित्रत् अस्वपद्विग्रहोऽत्र वक्तव्यः । तदपेक्षयाऽसमस्त-त्वेन व्याख्यानमेव ज्याय इति । अत एव न बहुबीहेस्तादृशनित्यत्वमिति शब्दरत्नकारः । सुच्चपाठ इति । भिद्यते स ताभ्यां भेद्यते । ण्यन्ताद्यक् । तद्भावेति । पुस्तकान्तरे तु तत्स्वाभाव्यापत्तिरिति पठ्यते । व्याख्यानं तु तद्भतौ गतिः, तिस्थतौ स्थितिरित्येव तद्भावापत्तिरिति । अप्रसिद्धेति । प्रस्तका-न्तरे तु 'धूमो मूत्वाम्रं भवती'ति श्रुतिरुदाहृता । प्रयतामिति । प्रयाणं कुर्वताम् । अन्येपामिति । योग्यदेहः सावनसहितो ब्रह्मज्ञानार्थ निर्द्धितः ॥ २०॥ इति तृतीयाव्याये प्रथमपादेष्टमं योनेः श्रारीरमित्यधिकरणम् ॥ ८॥ इति श्रीवेद्व्यासमनवर्तिश्रीवस्त्रभाचार्यविरचिते श्रीमद्वस्त्रस्त्राणुभाष्ये तृतीयाध्यायस्य प्रथमः पादः ॥ ३ ॥ १ ॥

## भाष्यप्रकादाः।

तत्र प्रयतां संवेषां चन्द्रगितयोंका, सा न युक्ता । प्रयाणस्य मरणस्यत्वेन क्षुद्रजन्तुष्विप तुल्यतया तेपामप्यारोहाद्यापातात् । तेपाममकृदाद्यिश्चल्या निवारणे कापीतिकश्चितिस्थरावेपदस्य सङ्कोचाहिताया आवश्यकत्वे अनिष्टादिकारिणामिष 'ववस्वते विविच्यन्ते' इति श्चल्या वारणादिष्टा-दिकारिणरतया संकोचिष वाधकाभावात् । पश्चाधिक्रमेणोत्पत्तेरांत्सिर्गिकत्वोक्तिरिष तथा । बहुपु व्यभिचारे अत्सिर्गिकत्वस्य वक्तमयुक्तत्वात् । संशोकजन्या एत्यानमग्रिमाधिकरणस्थाभाव्यपद्व्याग्यानं च पूर्ववदेवासंगतम् । यत्पुनरवान्तरसृष्टेरिष ब्रह्मकर्विकत्वप्रतिपादनार्थमयं पाद इत्युक्तम्। तक्तविरुद्धत्वादनुमन्यामहे ॥ २० ॥ इत्यष्टमं योनेः शरीरिमित्यविकरणस्य ॥ ८॥

इति श्रीवछभाचार्यचरणनम्बचन्द्रिकरणनिवास्तिहृद्यध्वान्नेन पीताम्बरात्मजेन पुरुषोत्तभेन कृते ब्रह्मसूत्रभाष्यप्रकाठो तृतीयाध्यायस्य प्रथमः पादः॥ ३॥ १॥ श्रीः॥

रिशमः।

क्षुद्रादिजीवानाम् । निवारण इति । चन्द्रगितिनवारणे । चन्द्रगतावसकृद्धावृत्त्यभावात् । कीकीनिकीति । 'ये के चास्माछोकात्प्रयान्ति चन्द्रमसमेव ते सर्वे गच्छन्ती'ति श्रुतिः । वारणादिति । चन्द्रगितवारणात् । सङ्कोच्च इति । विपरीतलक्षणया संकोचे । यथा 'बहूपकृतं त्वये'त्यपकारिणि लक्षणया बहूपकृतपदसंकोचः । अंगत्मिर्गिकत्वेति । साप्युत्मगीमिप्रायेणित प्रन्थेन पूर्वमुक्ता । बहु-िवित । 'सदेव सोम्येद्मप्र आसीत्' 'तस्माद्वा एतस्मादात्मनः' 'तदात्मान एखयमकुरुते'त्यादिषु । श्रद्धरेः प्रथमाधिकरणे बीजः सम्परिष्वक एव गच्छनीति साधितम् । द्वितीये सानुशया अवरोहन्ति । तृतीये पापिनां खर्गे गमनाभावः । चतुर्थे धूमादिभावो धूमादिभिः सम्यन्यः । पत्रमे त्रीद्वादिभावानित्रगमो दुष्कर इति विलम्बः पूर्व त्वरेति । पष्ठे स्वर्गादवरोहतां त्रीद्वादो संक्ष्यमात्रमिति । सिद्धान्ते तु प्रथमे सफला प्रथमाहुतिः । द्वितीये द्वितीयाहुतिः सफला । तृतीये पृष्टिमार्गीयाणां मर्यादामार्गीयाणां च सोमभावः, न सर्वेपाम् । चतुर्थे मर्यादायामेव पत्रमाहुतिः निरोधलक्षणप्रन्थोक्तकर्त्रनुमेया । तस्या नियमः । न पृष्टो । 'जायस्व प्रयस्व'ति मार्गस्य यममार्गप्रवेशश्च । पत्रमे तृतीयाहुतिः सफला । पृष्ठे संस्कारेणान्नशुद्धः । सप्तमे रतसः पुरुपभावः । अष्टमे वहिर्निर्गतस्येव पुरुपत्विति ॥ २७॥ इत्यप्टमं योनः शरीरिमत्यिवत्ररणम् ॥ ८॥

इति श्रीविष्टलेश्वरेश्वर्यनिरस्तसमस्तान्तरायेण श्रीगोविन्दरायजित्पौत्रेण सम्पूर्णवेत्रा विष्टलरायजिद्धात्रीयगोकुलोत्सवजिदात्मजगोपेश्वरजिता कृते भाष्यप्रकाशरइमौ तृतीयाध्यायस्य रइमौ प्रथमपादः सम्पूर्णतामगमत् ॥ ३॥१॥ ति श्रीकृष्णद्वैपायनप्रणीतव्रह्मस्त्रेष्ट तृतीये उपनिषदां वोधकताप्रकारनिक्वके साधनाध्या

इति श्रीकृष्णद्वैपायनप्रणीतव्रह्मस्त्रेषु तृतीये उपनिषदां वोधकताप्रकारनिक्रपके साधमाध्याये अधिकारिजन्मनिर्धारो नाम प्रथमः पादः॥ The Aniversity Tibrary,
ALLAHABAD

Accession No 43641

Section No 30)

# मुद्रितपुरतकानि।

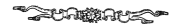
| The second secon |                  |       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-------|
| १ सेवाफलम् । द्वादराविवरणसमेतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | रु. १− ०         |       |
| २ निरोधळक्षणम् । पश्चियरणसमेतम् । गुर्जरानुवादसमेतं च ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ₹. १- 0.         |       |
| २ सन्यासानणयः । अष्टावेवरणसमेतः । गुजरानवादसमेतश्च ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ₹. १- 0-         |       |
| । जलभद्रा चतुाववरणसमतः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 41 / 0.          |       |
| ४ (पञ्चपद्यानि । विवरणद्वयसमेतानि । }                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ₹. १- ०.         | A     |
| (सेवाफलम् । विवरणत्रयम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4. , -           | •     |
| ५ भूक्तिवर्धिनी । चतुर्दशटीकासमेता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ₹. २- ०-         | -0    |
| ६ सिद्धान्तमुकावली । अष्टविवृतिसमेता । गुर्जराजुवादसमेता च ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | रु. १− ०-        |       |
| ७ सिद्धान्तरहस्यम्। एकादशाववरणसमतम्। गुजेरानवाटसमेतं च ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ₹. १- 0-         |       |
| ८ पुष्टिप्रवाहमयादा चतुर्विवरणसमेता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | रु. १− ०-        |       |
| ९ नवरत्नम्-पञ्चविद्यतिनमेतम् । गुर्जरभाषानुवादसमेतं च ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | रु. १ ०-         |       |
| ्रिक श्रासुवाधिनी । दशम-पूर्वाधे-तामस-फलप्रकरणम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ₹. ३- 0-         |       |
| १९ आखुवाचिना । दशम-उत्तरार्ध-राजस-साधनप्रकरणम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ₹. २- ०-         |       |
| १२ श्रासुयाधिनी दशमोत्तराधेराजसफळप्रकरणम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ह. २- ०-         |       |
| १३ श्रीखुर्वाधिनी-वृश्यमोत्तरार्धसारिवकप्रमेगप्रकरणम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ₹. २- ०-         |       |
| १४ आमता टिप्पणी । श्रीमब्रिङ्केश्वरप्रणीता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ₹. २- ०-         |       |
| ६५ रासपञ्चाप्यायीप्रकाशः । श्रीपीतास्वरप्रणीतः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ₹. १- 0-         |       |
| १६ वैद्यमितामसफलप्रकरणयोजना । श्रीलाॡभट्टकता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ₹. 0- ८-         |       |
| १७ भागवतार्थनिबन्धः । प्रकाशावरणभंगसमेतः । आहम्कन्धवयम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | स्, १− ०-        |       |
| ८८ मार्चमकाशिका । ब्रह्मसूत्रवृत्तिः प्रथमाध्यायः । श्रीकृषाचन्द्रकृता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ह. १- ०-         |       |
| १९ भावप्रकाशिका। द्वितीयाध्यायः। "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ₹. 0- ८-         | -0    |
| २० वेदान्ताधिकरणमाला । श्रीमत्युद्धशेत्तमप्रणीता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | रु. १- ०-        | -0    |
| २१ पत्रावलम्बनम् । श्रीपुरुपोत्तमकृतविवृतिसमेतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | €. 0- 8-         | -0    |
| रर आपुरुषात्तमनामसहस्रम्। नामचन्द्रिकायुतम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>क</b> . ०-१०- | .0    |
| २३ त्रिविधनामावली । दीकासमेता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ह. १- ४-         | •     |
| २४ तैत्तिरीयोपनिषद्भाष्यम् । श्रीजयगोपालभट्टकृतम् । गुर्जरानुवादयुतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ₹. १- ०-         | 0     |
| ५९ आमध्राष्ट्रकम् । पात्रवर्णसम्मतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | अमृल्यम् ।       | l     |
| २६ \ प्रेमासृतम् । श्रीविद्दलेश्वरकृतविचृतिसमेतम् । ।<br>१ परिचृदाष्टकम् । श्रीगोपेश्वरकृतटीकासमेतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ₹. 0- ८-         | _     |
| (पारबुढाष्ट्रकम्। श्रागापश्चरकृतद्यकासमेतम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 4. o- c-         | •     |
| २७ शृङ्गाररसमण्डनम् । श्रीविद्वलेश्वरप्रकटितम् । गुर्जराचुवादसमेतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | रु. २- ८-        | 0     |
| २८ रसाब्धिमहाकाव्यम् । श्रीदेवकीनन्दनकृतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ह. १- ०-         | 0     |
| २९ मनोदूतम्-हृदयदृतं च। गुर्जरानुवादसमितम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | रु. ०- ८-        | 0     |
| ३० श्रीमदणुमाध्य-प्रकाश-रिहमः। तृतीयाध्यायस्य प्रथमः पादः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ₹. १- 0-         | 0     |
| 31 Discuss how far S'ankaracharya truly represents                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                  | 1     |
| the view of the author of the Brahma-Sûtras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Rs. 1- 0-0       | 0 /-  |
| १. पंडित गद्दलालाजीनी पाठशाला, केथिड्डस्ट्रीट भूलेश्वर, ग्रुंड                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ाई.              | ,     |
| ेरें नडीयाद पुष्टिमार्गीयपुस्तकालयः, नडीयाद.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -<br>#1          | Light |
| है. चुनीलाल बुकसेलर, बडामंदिर भूलेखर, सुंबई.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ,                |       |
| The state of anniet Land BAS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                  |       |

Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the 'Nirnaya-sagar' Press, 26-28, Kolbhat Lane, Bombay.

Published by Mulchandra Tulsidas Telivala B. A., LL. B., Vakil, High Court, Khakkar Buildings, C. P. Tank Road, Girgaon, Bombay. श्रीकृष्णाय नमः।

# श्रीमद्रह्मसूत्राणुभाष्यम्।

शुद्धाद्वेतब्रह्मवाद्निर्गुणभक्तिमार्गप्रवर्तकाचार्यचक्रचूडामणि-श्रीमद्रस्थभाचार्यचरणप्रणीतम् ।



दशदिगन्तविजयिश्रीमद्गोखामिश्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीत-भाष्यप्रकाशसंपूर्णवेत्तृश्रीमद्गोखामिश्रीगोपेश्वरजि-चरणप्रणीतभाष्यप्रकाशरिमपरिबृंहितम्।

तृतीयाच्यायस्य द्वितीयः पादः।

'भगवद्धमेपरायण सद्गत श्रेष्ठि गोवर्धनदास सुन्दरदास' इत्यस्य पुष्टिमार्गीयसंस्कृतसाहित्यसमुद्धारार्थे निर्दिष्टद्रव्यसंग्रहतो 'भृगुपुरस्थ मूल्चन्द्र तुल्सीदास तेलीवाला, वी. ए., एल्एल्. बी., वकील, हाइ कोर्ट' इत्यनेन संशोध्य 'निर्णयसागर' मुद्रणालये मुद्रयित्वा प्रकटीकृतम्।

श्रीवसमान्दाः ४४८ संवत् १९८२

मूल्यमेकमुद्रिका।

श्रीद्युष्णाय नमः । श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः । श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः ।

# श्रीमइसस्त्राणुभाष्यम्।

# भाष्यप्रकाश-रहिम-परिबृंहितम्।

# तृतीयोऽध्यायः ।

द्वितीयः पादः।

सन्ध्ये सृष्टिराह हि॥१॥ ( ३-२-१-)

पूर्वपादे अधिकारियोग्यदेहो निरूपितः। द्वितीये जीवस्य मुक्तियोग्यता

भाष्यप्रकाशः।

सन्ध्ये सृष्टिराह हि ॥ १ ॥ अथ द्वितीयपादं व्याचिष्यासवः पादयोः सङ्गतिमाहुः पूर्वे-त्यादि । अधिकारिणो ज्ञानोपदेशयोग्यदेहप्राप्तावपि यदि खरूपतो मुक्तियोग्यता न स्यात्, तदा तादशदेहाप्तिवैयर्थ्यम्, अतस्तदर्थ द्वितीयपादे सा निरूप्यते । यदि हि सा न स्यात्, उपदेशो न स्थिरीभवेत्, अतस्तदर्थ तिवरूपणमित्यर्थः ।

माध्वास्तु माहात्म्यज्ञानपूर्वकस्रोहस्य भक्तित्वादनुक्ते माहात्म्ये तदज्ञानेऽस्य भक्तेरप्य-सम्भवात तिसद्भये माहात्म्यप्रदर्शनायायं पाद इत्याहुः ।

तत्र माहात्म्योक्तिस्तु पूर्वमपि निरावाधा ।

िमश्चम्त, पूर्वसिन् पादे ब्रह्मणः सकाशादवान्तरसृष्टिरुक्ता । अत्र त्वेकसिन् देहेपि स्वमादिसृष्टिस्तत उच्यते । तावता जन्मादिस्त्रत्यः लक्षणं विचारितं भवति । ततः स्वरूपलक्षणं विचार्यते, ततः प्रपञ्चब्रह्मणोर्भेदामेदावित्याह ।

तत्रापि विचारस्य कैमर्थ्याकाङ्का न पूर्यते । तसादुक्तमेव प्रयोजनम् । ततश्रैककार्यत्वं पादयोः सङ्गतिः । अस्या योग्यताया आन्तरत्वं च पादानन्तर्ये हेतुरिति द्रष्टव्यम् ।

सन्ध्ये सृष्टिराह हि ॥ १ ॥ तद्र्थमिति । उपदेशिखरीकरणार्थम् । तिन्निरूपणं खरूपतो मुक्तियोग्यतानिरूपणम् । तद्रज्ञान इति । विषयत्वेन माहात्म्यज्ञाने । कारणामावेन ज्ञाना-भावात् । अस्य पत्राग्निविद्यासाधितदेहकस्य । तित्सद्धये माहात्म्यज्ञानसिद्धये । पूर्वमिति । पूर्व गतपादे । तेनास्यार्थसातिन्याप्तिः । खरूपतो मुक्तियोग्यता तु दीक्षितस्य खप्नेऽन्नमोजनादौ प्राय-श्चित्तस्मरणात्स्वप्नेऽन्नमोजनादिदोषनिवृत्त्या तादृश्चरोषज्ञानार्थमधिकरणारम्भः । अग्रे दोषासंसर्गे विषय-निर्धारार्थं ब्रह्मस्कूपविचार इति नातिन्याप्तिः । माहात्म्यज्ञानं तु श्रवणाङ्गमीमांसाफठं षोडशपा-दानुस्यूतम् । स्वज्ञादीति । आदि सुष्ठुप्तिः । तत् इति । तदनन्तरं द्वितीयपादे । तत् इति । तदनन्तरं तृतीयपादे । तत् इति । तदनन्तरं तृतीयपादे । तत् इति । तदनन्तरं वर्त्वर्थपस्य सहस्य-ठक्षणस्य सूत्राविषयस्य महता प्रवन्धेन विचारः किमर्थ इति कैमर्थ्याकाङ्का । उक्तमिति । स्वप्नदो-पज्ञानम् । एवेति । प्रयोजनद्वयनिरासादेवकारः । एककायत्विमिति । अविरोधस्य द्वितीयाध्या-

निरूप्यते । तत्र प्रथमं खप्नं निरूपयति । न्वप्नस्य सत्यत्वे तत्कृतगुणदोषसम्बन्धो जीवस्य भवेत् । तत्रश्च निरूपिता ग्रुद्धिव्यर्थो स्यात् । अतः स्वप्नस्य विध्यात्वं प्रदर्शियतुमधिकरणारम्भः ।

तत्र पूर्वपक्षमाह । सन्ध्ये स्वप्ने सृष्टिराह । 'तस्य वा एतस्य पुरुषस्य हे एव स्थान भवत इदं च परलोकस्थानं च सन्ध्यं तृतीगं स्वप्नस्थान'मित्युपक्रस्य, 'न तत्र रथा न रथयोगा न पन्थानो भवन्त्यथ रथान रथयोगान् पथः सृजत' इत्यादिना सृष्टिराह । सन्ध्ये स्थाने सृष्टिरस्ति । यतः श्रुतिः स्वयमेवाह । युक्तश्रायमर्थः ।

### भाष्यप्रकाशः।

पूर्वीधिकरणविषयमाहुः नचेत्यादि । नचेति । योग्यनायां निरूप्यायाम् । नतु तथा मिति प्रथमं स्वमनिरूपणस्य किं प्रयोजनम् , अत आहुः स्वमस्येत्यादि । जीवस्येति । प्राप्तयोग्य-देहस्यापि जीवस्य ।

राङ्कर भास्कराचार्ययोगीते तु मयंज्योति पृसिद्धर्थ स्वमनिरूपणम् ।

नत्तु मुक्तियोग्यनायामेव पर्यवस्यनि ।

रामानुजाचार्यास्तु, पूर्वपादं जीवस्य कर्मर्गातं प्रद्व्ये दुःग्विन्वं स्थापितम्, इदानीमस्य स्वमावस्था परीक्ष्यत इत्याहः ।

एवं तचारोपि।

तन्मते वेगग्यार्थतामात्रमायातीति वोध्यम् ।

प्रकृते त्वधिकरणप्रयोजनोत्त्येव स्वमसृष्टिः मत्या मिथ्या वृति संशयोप्युक्त इति तम-नुक्त्वा पूर्वपक्षमेवाहुः नचेत्यादि । सन्ध्यमिति । एतर्ह्वाकपरताकयोः सन्धा भवम् ।

### रहिमः।

यार्थस्य शान्दज्ञानजननम्बभावस्य पादयोः सङ्गितिर्त्यर्थः । पृत्रोक्तशान्दज्ञानस्य ज्ञानोपयोगिदेहसाधनं कार्यम् । तदनन्तरं किमन्यकार्यजनकत्विमिति जिज्ञासय स्वरूपतो मुक्तियोग्यतारूपकार्यनिरूपणात् । एकस्य कारणस्य कार्यत्विमित्येककार्यत्वम् । पादयोस्तु प्रमङ्गः । स्वयमिति । 'अत्रात्मा स्वयंज्योनिर्भवति'ति श्रुतेः । 'अत्र' स्वयं । तन्तु मुक्तीति । शान्दिवपयं स्वयंज्योतिष्ट्वं मुक्तियोग्यतायाम् । एवति । मुक्तेः स्वयंज्योतिष्ट्वम् । ज्योतिश्चरणाधिकरणे च ब्रह्मणः स्वयंज्योतिष्ट्वमित्येवकारः । पर्यवेति । मुक्तियोग्यता स्वाप्तिकदोपाभावः । तत्र स्वयज्योतिष्ट्वं स्वयंप्रकाशत्वं स्वाप्तिकदोपरिहत्वे अत्रात्मे'ति श्रुतिरत्येवं पर्यवस्यतीत्यर्थः । त्यारहितत्वे प्रमावान्त्ये विपयान्तराप्रकाश्यत्वं स्वयंज्योतिष्ट्वं 'अत्रात्मे'ति श्रुतिरत्येवं पर्यवस्यतीत्यर्थः । त्यार्यहितत्वे इति । भगवाज्ञेवाचार्यः । वराग्यति । जगतः कर्मगत्यधीनत्वे दुःखित्वं विपयवेतृष्ण्य-रूपवेराग्यार्थतामात्रम् । स्वप्नावस्थापरीक्षणेन च वराग्यमिति तथा । मात्रचा ज्ञानोपयोगिदेह-व्यवच्छेदः । एवति । जगदृदृष्टिः सत्यत्वं वीजम्, निरूपितशुद्धिवेयर्थं मिथ्यात्वे वीजमित्येवकारः । पूर्वपक्षमेवेति । संशयव्यवच्छेदक एवकारः ।

भाष्ये । सृष्टिराहेति । अत्र सृष्टिमाह्त्यापत्त्या तिन्नवृत्तये सूत्रमेव विवृण्वन्ति स्म सन्ध्य-इत्यादि । सूत्रे 'सन्ध्य' इत्यस्य 'श्यान' इति विशेष्यं 'सृष्टि'रित्यस्याग्ने 'ऽस्ती'त्यस्यानुसन्धानं विभक्तिप्र-योजकम्, तदाह सृष्टिरस्तीति । आहेत्यस्यार्थमाह पूर्वपक्षी यत इति । आहेत्यत्र श्रुतिः कर्त्री । एवकारः श्रुत्यन्ययोगव्यवच्छेदकः । सौत्रहीत्यस्यार्थमाहुः युक्त इति । यथा श्रुतिर्वदति, तथैव खप्ते दृश्यते । देवादिवाक्यानां प्रबोधेपि बाधाभावात । नचेयमेव सृष्टिस्तत्र दृश्यते । 'न तत्र रथा' इत्यादिना निषेधात । श्रुतिवादिनां

भाष्यप्रकाशः।

म्बम इयमेव सृष्टिः सर्यत इति नैयायिकादयो मन्यन्ते ।

तदयुक्तम् । स्वमे दर्शनाद्यभिमानस्य कचित् पश्यामीत्याद्यनुव्यवसायस्य जागरणोत्तरं चेदं मया दृष्टमिदं भ्रक्तमित्यादिज्ञानस्य च बाधापत्तेः । नचेयमेव दृश्यत इत्यपि युक्तम् । स्थलानां गजतुरगादीनां शरीरान्तर्मातुमशक्यत्वात् । नच मिद्धामनःसंयोगे स्पृत्युपनीतमारोपितं भासत इत्यपि युक्तम् । आरोपनियामकस्य तत्तद्वस्तुसाद्यस्यात्मनि मिद्धायां चासिद्धत्वात् । अन्नामाणि-कस्य तस्य कल्पने गौरवाच । क्षणे क्षणेऽन्यान्यद्र्शनेऽन्यस्यान्यथात्वेपि नियामकाभावाच । नच क्षणानामेव नियामकत्वम्। साधनान्तरानपेक्षाणां तेषां तथात्वस्यासिद्धत्वात्। कल्पने चाप्रामाणिक-गौरवप्रसङ्गात् । नच बहिर्निर्गत्य पश्यतीत्यपि युक्तम् । तथा सति नेत्रोन्मीलनप्रसङ्गात् । भुक्तौ चर्वणाद्यापत्तेः । बहिर्विषयकज्ञाने मनसः पारतंत्र्यात् । जागरे तृष्ट्यापत्तेः । पार्श्वस्थानामपि तद्दर्शनापत्तेश्व । मिद्धासंयोगविघटनापत्तेस्तदा जागरापत्तेश्व । तसात् तत्रैतन्द्रष्टिद्र्शनाङ्गीकारो

प्रकृते । यथा श्रुतिरिति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म स्वम्न इयमेचेति । इति नैयायिकादयो मन्यन्त इति शेषेणान्वयः । इयमिति । यथा श्रुतिर्वदति, तथैव । इदंलोकपरलोकरूपस्य प्रायपाठं त्यक्त्वा सत्यत्वेन प्रतीता । एवकारो वाक्यभेदप्रसङ्गात् । नैयायिकाद्य इति । आदिना नास्ति-कादयः । देवादीतिभाष्यं विवृण्वन्ति सम स्वमे दर्शनादीति । बाधेति । प्रबोधेपि सत्यत्वेन बाधेपि तदापत्तेर्वाधाभावादित्यर्थः । नचेयमेवेतिभाष्यं विवरीत्माहः नचेयमेवेति । इयं जाग्रत्सृष्टिः । एवकारो नैयायिकादियुत्तया । 'तस्मिन्सन्ध्ये स्थाने तिष्ठन्नुभे स्थाने पश्यतीदं च परलोक-स्थानं चे'ति श्रुतेः । तेन भाष्यीयतन्त्रेत्यस्य वासनया स्वप्ने । 'तस्मिन्सन्ध्ये स्थान' इत्युक्तश्रुतौ उभयोर्दर्शनं शरीरान्तः स्थित्वा जीवस्थोत बहिर्निर्गत्येति विकल्प्याचे दोषमाह स्थलानामित्यादि । स्थूलानां शरीरान्तर्मानं शङ्कते नच भिद्धासन इति । अत्र लेखकप्रमादः । मिद्धानोडी न्यायशास्त्र-प्रसिद्धा । तत्र मनःसंयोग इति । अथवा । प्रसिद्ध्यभावात् स्तिद्धाः देवयोनिः, पञ्चाप्तिविद्यासाधितदेहः तस्यां मनःसंयोगे स्वप्नात्मकज्ञानस्य मानस्य स्थूलं तत्समृत्युपनीतं सूक्ष्मं वृत्तिवत् अन्तःकरणाविच्छन्न-विषयाविच्छन्नचैतन्यैक्यप्रत्यक्षं विषयिनष्ठं स्मृत्युपनीतं यथा शाब्दं ह्युपनीतं तथा स्वप्नाभेदेन हृदया-काश आरोपितं ग्रक्तौ रजतिमव भासत इत्यर्थः । तत्तिदिति । यथा चैाकचक्येन सादृश्यस्यात्मनी-त्यन्यमतं मनसीति स्वमतम् । प्रभौ सर्वविषयकम् , 'यः सर्वज्ञ' इति श्रुतेः । जीवीयं त्वणुव्यवहा-र्यम् । भिद्धायामितिलेखकप्रमादोऽप्रसिद्धेः । सिद्धायाम् । तस्येति । तत्तद्वस्तुसाद्द्रयस्य । तथात्वस्येति । नियामकत्वस्य । नच जन्यमात्रं कालोपाधिरिति नियामकत्वमस्त्वित । कस्यापि मते मिथ्याकालस्य नियामकत्वाभावेन तव मते सत्त्वात् । कल्पन इति । क्षणानां जन्यमात्रं प्रति कारणानां निर्मित्तत्वस्य कार्यानुरोधात्कल्पने । जीवः शरीरान्तर्गतो न, किन्तु बहिर्निर्गत्य 'तस्मिन्सन्ध्य' इत्युक्तश्रुतौ द्वितीयविकल्पे दोषराङ्का । दर्शनत्वेन बहिनिंगतत्वेन कार्यकारणमावमाद्वः तथा सतीति । आदिना गिलनम् । एतत्स्वप्ने न जायते । पारेति । स्थूलविषयपारतच्यात् । स्वप्नसृष्टिसत्यत्वेन बहिर्विषयकज्ञाने त्वाह जागर इति । पार्श्वस्थानामिति च । तद्दर्शनेति । औपाधिकत्वात्तथा । भिद्धेति । सिद्धेति पाठः । तथाच स्वप्नकृतदोषसम्बन्धे ज्ञानोपयोगित्वाभावो देहे । जागरेति । स्वप्नकारणदेहान्तःसंयोगनाशात्त्रथा । तन्त्रैतदिति । स्वप्न एतत्समीपवर्तिजगद्रप्रसृष्टिदर्शनाङ्गीकारः ।

१ चाकचक्ये मनसा इङ्गेखादिपाठ । २ नियामकत्वस्य ।

# श्रुतिरेव प्रमाणम् । किं पुनरनुभवसंवादिनी । तस्यात् स्वप्ने सृष्टिरस्ति ॥ १॥ निर्मातारं चैके पुत्राद्यश्च ॥ २॥

काठके चतुर्थवहयां श्र्यते । 'य एप सुप्तेषु जागित कामं कामं पुरुषो निर्मिन्माणः । तदेव गुक्तं तद्रह्म तदेव। मृत्युच्यतः इति निर्मातारमेके बद्दितः । यद्यपि 'सुपुष्ट्युत्कान्त्यो मेंदेने'त्यच 'न तच्च रथा' इत्यपि ब्रह्मप्रकरणम्, तथापि नियत्यर्भपक्षे जीव एव कर्नेति प्रतिभाति । तद्र्थे निःसन्दिर्धं वचनसुदाहरन्ति । भगविन्निर्मितत्वात् स्वप्तस्थलापि रात्यत्वम् । च हि कर्तुः स्वापोऽस्ति, येन भ्रमः

### भाष्यप्रकाशः।

युक्तिविरुद्धः श्रुतिविरुद्धश्रेत्याहुः नचेत्यादि । अन्यत् स्पष्टम् ॥ १ ॥

निर्मातारं चेके पुत्राइ यश्च ॥ २॥ ननु पूर्वसूत्रविषयवाक्येनेव सृष्टो सिद्धायां पुनरेतत्सूत्र-प्रणयनस्य किं प्रयोजनिमत्यत आहुः यद्यपीत्यादि । प्रत्मप्रकरणमिति । इति सिद्धमिति शेषः । नियत्वधर्मणक्ष इत्यादि । 'कतम आत्ये'ति प्रश्ने, 'योऽयं विज्ञानमयः पुरुषः प्राणेष्वि'-त्युपक्रम्याये 'स्वयं विहत्य स्वयं निर्माये'ति कथनात्, तस्यवाये 'न तत्र रथा' इत्यादिना विवर्णात्तस्यवायं धर्म इति पक्षे अदृष्टद्वारा जीव एव कर्नति प्रतिभाति । तद्यं तिश्ववृत्तये । तथाच निःमन्दिग्धं भगवत्कृतत्वप्रतिपादनायास्य सत्रस्य प्रणयनिमत्यर्थः । एवं निर्वन्थेन प्रतिपादनस्य फलमाह भगचित्त्यादि । तथाच पूर्विक्षन वाक्ये 'स्वयं निर्माये'त्यनन्तरं 'प्रस्विपती'ति स्वाप-श्रावणाद्त्र तद्राहित्यश्रावणाद्भगवानेव कर्नति लिङ्गवलात् प्रकरणान् 'तदेव शुक्र'मित्यादिवाक्य-

श्चनीति । 'अत्रात्मे'ति श्रुतिविरुद्धः । स्वप्नविषयकज्ञानाधिकरणमात्मा स्वयंज्योतिरित्यर्थात् । स्वप्न-मिथ्यात्वे निर्विषयकज्ञानाभावान्न ज्ञानाधिकरणत्वमात्मनः स्यात् । अन्यदिति । सृष्टिरिति । पूर्व-पक्ष्युक्ता । एवमन्यत्स्पष्टम् ॥ १ ॥

निर्मातारं चैके पुत्राद्यश्र ॥२॥ प्राणेदिवति । प्राणा इन्द्रियाणि । सूक्ष्मदेहे । तस्यै-वेति । विह्ननम्सयंनिर्माणसाप्रे । एवकारोऽन्ययोगव्यवच्छेदकः । तस्यैवेति । विह्स निर्मातः । विवरणविवियमाणमम्बन्धादेवकारः । अर्थामिति । 'न तत्र रथा' इत्युक्तः स्वप्तः । जीव एवेति । स्वयंश्चव्देनापि जीवपरामर्शात् पृवपक्षोक्तपुरुपयोगव्यवच्छेदक एवकारः । तद्रथमितिमान्यं विद्युक्तितः स्म तद्रथमिति । व्याख्ययम् । भाष्ये । उदाहरन्तीति । तद्विदः । प्रकृते । पूर्वसिनित्ति । पीर्वस्तृतीयपूर्वस्मिन् ज्योतिर्वाक्षणे । प्रस्वपिनीति । 'स्वन भासा स्वेन ज्योतिपा प्रस्वपिनीति । अत्रेति । वृहदारण्यकज्योतिर्वाक्षणे । तन्नेति । हैतीयस्त्रीयोत्तरस्मिन् काठके स्वापराहित्यात् 'तदेवासृतमुच्यते'इत्यनन्तरं 'तदेव शुक्त'मित्यादिश्चतः । ननु राहित्यश्रावणं कुत्रेति चेत् । न । राहित्यस्य श्रावणादिति न विगृह्यसमासः, किन्तु स्वापराहित्येन 'तदेव शुक्त'मित्यादिश्रावणात् । तद्राहित्यश्चावणे ठाक्षणिकमिति समासः । तदेव 'अवकं तद्रक्वे'त्यविप पाठः । एवेति । जीवयोगव्यवच्छेदकः । कर्नेति । निर्माणकर्ता निर्माता । इति हेतोः स्वापराहित्यछिङ्गचलात् । प्रकरणात् । 'सुष्टसुत्कान्त्योभेदेने'त्यत्र 'न तत्र रथा' इत्यत्र त्रह्मप्रकरणात् । तदेव शुक्तमिति । वृह-दारण्यके जीवः, काठके 'पुरुपो बह्नो'ति कि याद्यं तत्र । यद्वा । पुरुपः जीवो ग्राह्यः, ब्रह्म वा। तत्र वाक्यरोषः । 'तदेव शुक्त'मित्यादिः । अत्र तद्वह्नोतिपदाद्वह्न ग्राह्ममित्येष वाक्यरोषः तस्मात् । निर्ह

स्यात्। 'जागर्ती'ित वचनात्। इच्छापूर्वकं च सर्व स्रजिति। 'शतायुषः पुत्रपौत्रा'-निति कामविषयाः पुत्राद्य उक्ताः। ते च निर्धिताः परलोकसाधका इति लो-कत्रयकल्पना। चकारद्वयेन कारणकार्यगताः सर्वे धर्मा उक्ताः। तस्माच्छूत्यु-पपत्तिभ्यां स्वप्रवपश्चस्य सिद्धत्वात् तत्कृतगुणदोषसम्बन्धे पूर्वोक्तदेहनिर्माणं च्यर्थिनस्येवं प्राप्तम्॥ २॥

#### भाष्यप्रकाराः।

शेषाचावसीयते । अतो अमाभावादिष स्वम्रष्टेः सत्यत्वम् । किश्च । 'ये ये कामा दुर्लमा मर्त्यलोके तांस्तान् कामान् छन्दतः प्रार्थयस्वे'ति पूर्व कामशब्दस्य कामविषयेषु प्रयुक्तत्वात् 'कामं कामं
पुरुषो निर्मिमाण' इत्यत्रापि कामपदेन तद्विषय एव लम्यते । वीप्सया कियाविशेषणत्वेन चेच्छापूर्वकतेत्यतोषि भगवत्कर्तकत्वम् । न हि जीव इच्छापूर्वकं स्वक्केशाद्युत्पाद्यकं स्वयं स्जेत् । अत
एतेन ज्योतिर्वाक्षणस्थे 'उतेव स्त्रीभिः सह मोदमानो जक्षदुतेवापि भयानि पश्य'कित्यादिवाक्य
उक्तायामपि स्रष्टौ ब्रह्मकर्तकता निश्राय्यते । किश्च, 'श्रतायुपः पुत्रपौत्रान् वृणीष्वे'ति पूर्व कामविषयाः पुत्रादय ऐहिका उक्ताः । ते च भगविक्षिमिताः । 'सर्वयोनिषु कौन्तेये'ति गीतास्मृतेः ।
अतः परलोकनिर्मातृत्वस्थापि साधका इति ब्रह्मवात्र कर्त्त । न कापीत्यतोपि ब्रह्मकर्तकत्वम् ।
स्वपूर्वजत्वात् । लोकत्रयकत्वना च जीवपक्षे, ब्रह्मपक्षे तु न कापीत्यतोपि ब्रह्मकर्तकत्वम् ।
चकारार्थमाह चकारेत्यादि । कारणगना धर्माः सामर्थम्रपादानगोचरापरोक्षज्ञानादयः ।
कार्यजताः सत्यत्वादयः । सिद्धमाह तस्यादित्यादि । सिद्धत्वादिति । उक्तप्रकारेः सत्येन
सिद्धत्वात् । सत्रयोजना तु, पूर्वस्त्रीयस्याहेतिपदस्य वचनविपरिणामेन कार्या । एके शाखिनो
निर्मातारं चाहुः । पुत्रादयश्च तदाहुरिति । तेषां वक्तत्वं तु बोधकत्वात् । 'तपांसि सर्वाणि च
यद्वदन्ती'तिवद्वोध्यम् ॥ २ ॥

### रहिमः।

कर्नुरिखादिभाष्यविवरणं अतो भ्रमेति । भगवतो भ्रमाभावः खापाभावात् । खापस भ्रमहेतुत्वं तामसत्वात् । 'सुखमहमखाप्सम् , न किश्चिद्वेदिष'मिति ज्ञानावरणोक्तः । 'यत्रायं प्रखपिती'खादिबृहदारण्यकज्योतिर्माद्यणाद्वा । खापाभावे भाष्ये हेतुः 'जागतीं'ति वचनादिति । तद्विपय एवेति ।
काम्यन्त इति कामाः अनन्तकल्याणगुणाः इति कर्मप्रत्यये कृतेपि तथार्थादेवकारः । वीप्सयेति ।
'कामं काम'मिति द्विरुत्तया । 'काम इच्छे'तीच्छापूर्वकता 'निर्मिमाण' इत्यत्र निर्माणे इत्यतोपि
इच्छापूर्वकसृष्टिकर्नृत्विलङ्कादिप । इच्छापूर्वकमितिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म न हीत्यादि । अत इति ।
जीवस्यासृष्टृत्वात् । ज्ञातायुष इतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म किश्चेत् । किश्चेत्युक्तिर्भाष्यप्रकाशे कामपदघटितश्चेतेः पूर्वं विचारात् । उक्ता इति । काठके उक्ताः । ते चेतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म ते चेति ।
परलोकति । भाष्ये परलोकसाधकाः, व्यञ्जनया तु परलोकनिर्मातृत्वस्थापि ब्रह्मणि साधकाः । अतो
लोकन्नयेतिभाष्यं स्पष्टमपि व्याचक्षते लोकन्नयेति । जीवपक्ष इति । परलोकं साधोति मूलोकस्थ
इति तथा । व कापीति । परलोकसाधनाभावात्तथा । चकारार्थमिति । समुन्नयार्थकचकारार्थम् ।
तदान्नुरिति । तदिस्यव्ययम् । ते । नतु श्रुतिनिर्मातारमाह, न ते आहुः, अत आहुः तेषामितारि ।
भवतीति क्रियापदम् । इत्येवं प्राप्तं पूर्वपक्षमित्युत्तरत्रान्वयो वा ॥ २ ॥

# मायामात्रं तु कात्र्र्येनानभिव्यक्तस्वरूपत्वात् ॥ ३ ॥

तुशन्दः पक्षं न्यावर्तयति । स्वमसृष्टिर्मायामात्रम् । तत्र हेतुः । कात्स्येंना-नभिन्यक्तस्वरूपत्वात् । कृत्स्वत्वेन यस्य यादृशं स्वरूपं देशकालवस्तुसापेक्षं तथाभिन्यक्तिः कात्र्यंनाभिन्यक्तिस्तद्भावात् ।

### भाष्यप्रकाशः ।

मायामात्रं तु कारस्येंनानभिन्यक्तस्वरूपत्वात् ॥ ३॥ सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति तुत्राव्द इत्यादि । पक्षमिति । मत्यत्वपक्षम् । मायामात्रमिति ।

र्वेदिके निघण्टा प्रज्ञानामसु 'माया, वयुनम् , अभिष्व्ये'ति पाठादर्थग्रून्यः प्रत्ययो माया, तदात्मकमिति भास्कराचार्याः ।

मायाशव्दो द्याश्रयवाची। 'जनकस्य कुले जाता देवमायेव निर्मिते'त्यादिषु तथा दर्शनात्। 'न तत्र रथा' इत्यत्रापि सकलपुरुपानुभाव्यतया न भवन्ति। 'अथ रथान् सजत' इत्यपि स्वमद्य-गनुभाव्यतया तत्कालमात्रावसानात् सजत इत्याश्रयरूपत्वमुपपद्यते। न हीदशी सृष्टिजीवेन कर्त् शक्या। संसारदशायां जीवस्य कात्क्येन अनिम्यक्तस्यरूपत्वात तादशसामर्थ्यायोगात्। अतः सा आश्रयीतिमकेति रामानुजाचार्याः।

सिद्धान्ते तु मामर्थ्यविशेषो माया। अष्टमस्कन्धे 'नटवन्मृह मायाभिर्मायेशान्नो जिगीप-सी'ति । प्रथमस्कन्धे च 'अपश्यत् पुरुषं पूर्ण मायां च तदुपाश्रयाम् । यया सम्मो-हितो जीव आत्मानं त्रिगुणात्मकम् । परोपि मनुतेऽनर्थ तन्कृतं चाभिपद्यत'इति कथनात् । अत ईश्वरस्य या व्यामोहिका शक्तिः, सा माया प्रकृते ज्ञेया। तन्मात्रं तदेकोपादानकम् । तेन बाद्योपादानादिव्याद्यत्तिः । कृत्स्तत्वेनेति । देशः कालो विषयसन्निधिरिन्द्रियव्यापारो बाधाभावश्रेति कात्स्र्यम्, तेन । तथा चैन्द्रजालिकेन नटेन यथा सामाजिकव्यामोहेन कातुकार्थ मायामात्रस्रष्टिः कियते, तथेश्वरेण जीवव्यामोहनाद्यर्थ स्वमस्रष्टिः कियते इति न तस्याः मत्यत्विमित्यर्थः।

अत्र वहूनि मतानि ।

तत्र भास्कराचार्याः । पूर्ववासनावासितं शुभाशुभक्तमेप्रेरितं नाडीपु परिवर्तमानं मनः स्मृतिज्ञानहेतुर्भवति । म एव सार्यमाणोऽर्थः प्रत्ययालम्बनः । 'यान्येव जाग्रत् पश्यिति, तानि सुप्त' इति श्रुतेः । इयं च जीवस्रिटिः । सुखदुःखप्रतिभासनात् । नेश्वरस्य । 'य एप स्वप्ने महीय-मानश्वरित एप आन्मे'ित श्रुतेरित्याहः ।

तेन तन्मते जीवकर्त्वका सर्वमाणार्थविषयप्रत्ययमात्रमेव स्वमसृष्टिगिति सिध्यति । रिक्ष्मः।

मायामात्रं तु कात्र्स्यंनानिभव्यक्तस्वस्त्पत्वात् ॥ ३ ॥ अर्थेति । अर्थे विषयः । विषयग्रन्यं ज्ञानम् । तदात्मकमिति । मात्रचोर्थः । सामाजिकेति । सामाजिकानां व्यामोहो येन नटेन । मोहनादीति । आदिनेष्टानिष्टस्चनम् । पूर्वेति । त्यक्तपूर्वापरानुसन्धानं यदादानं पदार्थस्य सा वासना । स्मृतीति । साप्तिकस्पृतिज्ञानयोर्हेतुः । स एवेति । पूर्ववासनावासितः । अन्यथाऽलौकिकं स्मर्थमाणं स्यादित्येवकारः । प्रत्ययेति । ज्ञानस्मृतिविषयः । ज्ञाग्रदिति । सप्तम्यालुक ।

भिश्चस्तु । सन्ध्यसूत्रे, 'न तत्र रथा' इति श्रुतेः 'खमेच जीवः सुखदुःखभोक्ता स्वमा-यया कल्पितविश्वलोके' इति कैवल्योपनिषच्छतेश्वीदाहरणेन सृष्टिमङ्गीकृत्य, ततो निर्मातृसुत्रे स्वमसृष्टिमीश्वरकर्त्वकामुक्तवा, तर्हि 'स्वयं विहत्य स्वयं निर्माये'त्यन्यनिरपेक्षताबोधकस्य स्वयंपदस्य कथं सङ्गतिरित्याशङ्कायाम् , उपाधिद्वारकोपादानाभित्रायेण स्वयंपदप्रयोग इति 'न तत्र रथा' इत्यत्रोक्तं जीवकर्तृत्वमपि 'पच्यते तण्डुलः स्वयमेवे'तिवदुपाधिद्वारकपरिणामस्वातन्त्र्यविवक्षयोप-पन्नमित्युक्तवा, ततो 'न तत्र रथा' इत्यत्रादृष्टद्वारा परम्परया गौणं कर्तृत्वं जीवस्योक्तम् , अतो न विरोध इति कस्यचिन्मतं चोक्त्वा, ततो ननु खप्ते ज्ञानमात्रमेवास्तु, किं तत्र सृष्टिकर्ल्यनयेत्या-शङ्कायामाह, खम् जाग्रद्धदेव पुत्रादयः प्रतीयन्ते, ते चात्मचैतन्यमात्रा भवितुं नाईन्ति, नित्य-तापत्तेः, खरूपचैतन्यस्य निराकारत्वाच, कर्मकर्तृविरोधेनैकस्य भास्यभासकतानुपपत्तेश्व, जाग्र-त्पदार्थानामपि तथात्वापत्त्या विज्ञानवादिबौद्धमताभ्युपगमापत्तेश्व । यदि च बुद्धेर्घटाकारः परि-णाम एव ज्ञानशब्देनोच्यते, तदा स एवास्माभिः स्वमसृष्टिरुच्यते । नैविभिष्यत इति विशेषः । स्वामाः पदार्थाः बाह्या भवितुं न युक्ताः । बाधकं विना अन्तःस्थत्वांशे स्फुटप्रत्यक्षतांशे च बाधोत्तरमप्यनुभूयमाने अमत्वकल्पनानौचित्यादित्याह । मायामात्रस्त्रे, स्वाप्ना विषया ऐन्द्रजा-लिकवत् परमेश्वरमायाकार्यतया मायामात्राः, न त्वभावखरूपास्तुच्छाः । 'नाभाव उपलब्धे'रिति स्रत्रेणात्यन्तासत उपलब्धिनिषेधात् । ऐन्द्रजालिकेश्वरयोर्विशेषस्त्वियान् , यदैन्द्रजालिकस्य मन्त्रादि, ईश्वरस्तु माययैव व्यामोहयतीति तयैव मनसः परिणाममात्रमर्थ कटककुण्डलादिवन्नि-र्मिमीते । खामविषये बुद्धिवृत्त्यतिरिक्ताकारा बुद्धिवृत्तिरेव मोहो भ्रम इत्यतिसंस्तद्धुद्धिर्भ्रम इत्यादिरूपं लक्षणमपि तुल्यमित्याद्याह ।

तेन तन्मते बुद्धियाद्यो मनःपरिणामविशेषः खमसृष्टिरिति सिध्यति ।

माध्वास्तु । सन्ध्यं स्थानं मायामात्रम् , मनोगतान् पूर्वानुभृतवस्तुसंस्कारानुपादानीकृत्य निमित्तभृतया स्वेच्छयेवेश्वरेण निर्मितम् । 'मनोगतांस्तु संस्कारान् स्वेच्छया परमेश्वरः । प्रदर्श- यित जीवाय स स्वम इति गीयते' । 'यदन्यथात्वजाग्रन्वं सा आन्तिस्तत्र तत्कृता । अनिभच्य- क्तरूपत्वान्नान्यसाधनजं भवे'दिति ब्रह्माण्डवाक्यात् । अत्र स्विशरुक्छेदनादीनामसन्त्वनिरासायाना- रिश्चमः ।

स्वयमिति। जीवः। अन्येति। ईश्वरिनरपेक्षतेलादिः। उपाधीति। अदृष्टमुपाधिः। उक्तेश्वरकर्तृकत्वितिशेषं परिहरिनत सम न नानेति। पच्यत इति। ईश्वरः जडजीवान् मुजति। यदा तु सौकर्यातिशयं द्योतियतुं कर्तृव्यापारो न विवक्ष्यते, कर्मणः कर्तृत्वं विवक्ष्यते, तदा मुज्यते जीवः स्वयमेविति तन्मते उपाधिरणुत्वं तद्वारकपरिणामः मृष्टिरूपस्तस्मिन् स्वातृत्र्यं कर्तृत्वं तस्य विवक्षयोपपन्नम्। आहेति। 'पुत्रादयश्वे'ति सूत्र आह् कर्मकित्रिति। ज्ञानं कर्तृ तत्कथं कर्म आत्मचैतन्यमात्रं पुत्रादिरूपमिति विरोधः। कर्मकर्तृत्वसद्दानवस्थानरुक्षणस्तेन। एकस्येति। ईश्वरस्य। नथात्वेति। आत्मचैतन्यत्वापत्त्या। परिणाम एवेति। एवकारः पदार्थयोगव्यवच्छेदकः। स्फुटेति। अयमंशः स्वाप्तः। जाप्रतश्च वृद्धिम् वृत्तिरेवेति। तामसी बुद्धिः, अतो गीतोक्तो मोहस्तस्या वृत्तिः। इत्याद्यीति। तदभाववित तत्प्रकारकं ज्ञानमादिशब्दार्थः। यद्वा। विशेषदर्शननाश्यत्वमादिशब्दार्थः। इत्याद्याहेति। प्रनथगौरविभिन्येतावतेव निर्वाहः। सनःपरिणामेति। मनोपि द्वारिमत्येवमुक्तम्। जीवस्योपाधिद्वारकपरिणामिवशेष इत्यर्थः। माध्वाः स्वप्तं सत्यमाहुः। तद्विषयकं ज्ञानं तु मिथ्येत्याहुः। अतो विषयपद्व्याख्या कियते अन्न स्विशेषणं दत्वानादिमनोन

अयमाद्याः। श्रुतिः सृष्टिमेषाह, न तस्य सत्यत्वमिष । यथा 'ऐतदात्म्यमिदं सर्व तत् सत्य'मिति 'आत्मान् स्वयमक्ष्रकत' 'तत् सत्यमित्याचक्षते' 'कथमसतः मज्जायेते'त्यादिश्रुतिसहस्रेभ्योऽस्य सत्यत्वं अतीयतं, नैवं म्वप्रप्रश्रस्य श्रुतिराह । सत्यप्रयोजनाभावाच । म्वमात्रविहारस्तु महामायावित्वान्माययापि सिध्यति ।

#### भाष्यप्रकाशः।

दिमनोगतग्रहणम् । 'यदन्यथात्व'मित्यादिना च स्वमविषयाणां जाग्रत्पदार्थत्वमेव वाध्यत इति तत्प्रतीतिरेव आन्ता, न स्वमप्रतीतिरित्याहुः ।

तेन तद्दीकाकारमते संस्काराणामुपादानत्वम्, भाष्यकारमते तु संस्काराणामेव विषय-त्वम्। मायापदं च मनसः संस्कारस्य वा वाचकमिति सिध्यति।

तत्र स्त्राशयं स्फुटीकुर्वन्तः स्वमसृष्टेः सत्यत्वं प्रथमं निरस्यन्ति अयभाशय इत्यादि। अभ्यति । वाद्यपश्चर्य । अत्र च गत्यत्वं जाप्रतिक्रयमाणा या तत्तत्प्रतिनियता यावद्र्यक्रिया तत्कारित्वं विवक्षितम् । न तु माक्षात् परम्परया वा ब्रह्मोपादानकत्वमात्रम् । परम्परया ब्रह्मोपादानकत्वस्य मायामात्रपि मन्वात् । नाप्यर्थिक्रयाकारित्वमात्रम् । तस्य प्रतिविम्वादिष्वपि दर्शनान् । 'छायाप्रत्याह्वयामामा अयन्ते। प्यर्थकारिण' इति मगवद्याक्याच्या । नैविमिति । न सत्यत्वं ब्रह्मात्मकत्वं वा । तथाच ताद्यश्चत्यमावेषि मगवत्कत्कृकत्वादाश्चर्यस्पत्वाच्य यः सत्यत्वाग्रहः, सोऽसङ्गत इत्यर्थः । ननु सत्यत्वस्याश्चाविनत्वेषि 'स व नव रेम' इत्यत्र सृष्टेविद्दारार्थत्वस्य श्चाविनत्वात्त्वस्त्रते सत्यत्वं कल्प्यत इत्याशङ्कायामादुः सत्यत्यादि । विभजनते स्वभान्नेत्यादि । रिक्मः।

गतानां ग्रहणम् । नत्भनीनिरिति । जाग्रत्पदार्थत्वप्रतीतिः । एवकारेण स्वप्नप्रतीतियोगव्यवच्छेदः । तथाच यत्स्वप्तविपयाणां जाग्रत्त्वं जाग्रत्पदार्थत्वं अन्यथात्वं सा भ्रान्तिः । तत्र स्वप्ने । तत्कृता जाप्रत्यदार्थसाद्द्यकृता । अनभिव्यक्तत्वादिति सोत्रांशार्थः । अनभिव्यक्तेति । अनभिव्यक्तरूपत्वा-त्स्वप्रस्य नान्येन जाग्रत्पदार्थसादृश्यान्येन साधनेन जन्यत इति भवेदित्यर्थः । तद्दीकेति । ब्रह्माण्ड-वाक्यातिरिक्ता टीका । ब्रह्माण्डवाक्यानि तु भाष्यमिति पूर्व विवेचनीयम् । ब्रह्माण्डे 'संस्कारा'निति द्वितीया विषयार्थका । एवकारो ब्रह्माण्डवाक्यप्रामाण्यात् । याचापद्मिति । 'मनोगतांस्तु संस्कारा'-नित्यत्र वाचकम् । मायामात्रपदं मनोमात्रं संस्कारमात्रं वत्यर्थकम् । भाष्ये । देशकालवस्तनानभि-व्यक्तम्बरूपत्वपदार्थः । अन्यलभ्यत्वात् । केनापि रूपेणानभिव्यक्तम् । स्वरूपं तु स्वप्नदेशकालपरीक्षा-बोधकशब्दलम्यं पुराणे प्रसिद्धम् । तथा च हेतुतावच्छेदकगौरवापत्त्यानभिव्यक्तेरिति हेतुः । तदाहुः तथाभिव्यक्तिरिति । तथेति । काल्क्येन । तथाच काल्क्येनानभिव्यक्तयभावत्वं हेतुतावच्छेदकम् । अत्राग्रे सहस्रशब्दाद्वहुवचनम् । संख्येयवाचकत्वात् । संख्यावाचकत्वे त्वेकत्वम् । 'विंशत्याद्याः सदैकत्व' इति कोशात्। प्रकृते। सत्यत्वं च त्रैकारिकावाधविषयत्वम्। तच वाधित्वान्यस्रक्षणमाहुः अत्र चेति । जाग्रदिति । जाग्रति कियमाणा । 'सहसुपे'ति समासः । तस्तदिति । घटादिप्रतिनियता जलाहरणादिरूपा, भोजनप्रयोजकत्वादिरूपा च । यावदर्थिकया यावदर्थाः यावढटादिवर्तमानकालं अर्था घटादयः तेषां कियार्थिकिया। सन्वादिति । माया ब्रह्मोपादानिकेति । प्रतिबिम्बेति । आदिना छायाप्रस्याह्ययादिः । माययेति । 'विष्णुर्नाम महायोगी महामायो महातपा' इति योगतत्त्वो-पनिषच्छतेः । स वा इति । पुरुषविधन्नाह्मणे । सृष्टेरिति । 'स द्वितीयमैच्छदि'त्यादिना ।

# नापि भिन्नः प्रपञ्चः । जीवस्यैकत्वात् । 'अविचया मन्यते' इति वचनान्न तत्सुख-

#### भाष्यप्रकाशः।

तथाच नटवन्माययापि विहारसम्भवाच तद्वलेन सत्यत्वं कल्पियतुं शक्यमित्यर्थः । ननु यत्र स्वमसृष्टिस्थले 'तस्य वा एतस्य पुरुषस्थे'ति जीव एवोपकान्तः, 'प्रस्विपती'ति स्वापिलङ्गाच बोधितः, अतस्तत्कृता सा मिथ्यास्तु, तत्र विहारोपि जीवस्यैव, नेश्वरस्य, काठके तु प्रकरणिलङ्गवाक्य-शेषैः परमात्मैव प्रतीयत इति तत्कृतः प्रपञ्चो भिन्नोऽस्तु, तस्य सत्यत्व आश्चर्यस्पत्वे च को दोष इत्यत् आहुः नापीत्यादि । यो हि प्रपञ्चो भिन्न आपाद्यते, स न सर्वसाधारणः, कात्स्वर्थेनाभिच्यक्तस्यपे वा, येन भिन्नत्वं कल्पियतुं शक्येत, किन्तु यदेकेन दृश्यते, तक्ततरेणेति प्रतिनियतो दृष्टुर्जीवस्यकत्वात्, अतो न भिन्नः । किश्च । स यदि भिन्नः सत्यः स्यात्, तदा तद्भोगोपि भिन्नः सत्योऽनुभूयेत, श्रुत्या वोच्येत । श्रुत्या तु जीवस्य भोगसत्त्राज्ञानिक एव बोध्यते । हिताख्या नाडीरुपक्रम्य 'अथ यत्रैनं झन्तीव जिनन्तीव हस्तीव विच्छाययित गर्तमिव पत्ति यदेव जाग्रद्भयं पश्यित तद्त्राविद्यया भयं मन्यतं इति वचनात् । एवमेव 'अथ यत्र राजेव देव इवे'त्यादिनोक्तं सुखमप्याज्ञानिकम् । 'अविद्यया मन्यतं इत्यस्य देहलीदीपवदुभयत्र सम्बन्धात् । काठके तु न भोगवचनम् ।

अतः परं भेदसाधकत्वेन कर्तृभेदोऽवशिष्यते । सोऽप्ययुक्तः । स्वमसृष्टिवाक्येपि जीवकर्तृ-त्वाबोधनेन तदभावात् । तत्र हि 'आत्मज्योतिरेवायं पुरुष' इति कथनोत्तरं 'कतम आत्मे'ति प्रश्ने, रहिमः ।

जीव एवेति। एवकारः 'कतम आत्मेति, योयं विज्ञानमयः प्राणेष्वि'त्युपक्रमे विज्ञानमयपदात्। जीवस्यै-वेति । एवकार उपक्रमादीश्वरयोगव्यवच्छेदकः । काठके त्विति । तुना ज्योतिर्श्राह्मणं व्यावर्थते । प्रकरणं ब्रह्मणः । 'हन्त त इदं प्रवक्ष्यामि गुद्धं ब्रह्म सनातन'मित्युपक्रमात् । 'सुप्तेषु जागतीं'ति लिङ्गम् । शन्दस्य सामर्थ्यम् । स्वप्नो जीवावस्था, जागतीति ब्रह्मित्वस्य । 'तदेदं शुक्तं तद्रह्मे'ति वाक्यशेषः । उपक्रमः यथा 'मरणं प्राप्य आत्मा भवति गौतम' इति जीविळङ्गं च सन्देहबीजम् । तेन स्वप्नकर्ता जीवः परमात्मा वेति संशय उक्तवाक्यशेषः प्रवर्तते । तैः । परमात्मैवेत्येवकारः 'यस्मिछोकाः श्रिताः सर्वें इति श्रुतेः । जीवस्येतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म यो हीति । काठकोक्तो हि । भिन्नः ज्योति-श्रीह्मणोक्ताद्भिन्नः । आपाचन इति । यदि प्रपत्रो भिन्नो न स्यात् , प्रकरणिङ्गवाक्यशेषाः परमा-त्मनो न स्यरिति । अतः काठके ज्योतिर्वाह्मणे प्रपञ्चो भिन्न इत्यापद्यते । स इति । स्वाप्तिकः प्रपञ्चः । न भिन्न इति । ज्योतिर्नोह्मणोक्तात्काठकोक्तः प्रपन्नो न भिन्नः । अविद्ययेति भाष्यं विवृण्वन्ति सा किञ्चेति । तत्राज्ञानिक एवेति । तत्र खप्ते । आज्ञानिक आविद्यकः । एवेति । वाधात् । हितारुयेति । ज्योतिर्त्राह्मणे । अर्थस्तु उक्तसुषुप्तावस्थाकामभगवतोरविद्यायाः साप्तिकायाः सम्बन्धो न स्वाभाविक इति दर्शयितुम् । 'ता वा अस्यैता हिता नाम नाड्यः' इत्यादिना नाडीनिरूपणम् । अस्येति । अकामभगवतो भेदे षष्ठी । अतोऽविद्यानाडीभिन्नाः स्वाप्तिक्यः । ता उपक्रम्य 'अथ यत्रैन'मिलादिग्रन्थः । पूर्वं 'न कञ्चन स्वप्नं पश्यती'त्युक्तम् , तत्र प्रतियोगि स्वप्नं निरूपयन्ति स्म । यत्र स्वप्ने एनं स्वप्नसदृशं घ्रन्तीव तस्करादयो ये केचन जिनन्तीव वशीकुर्वन्तीव दासरूपेण । कदा-चिद्धस्तीव विच्छाययति विच्छादयति, विद्रावयति । तथा गर्ते जीर्णकूपादिकं प्रति पततीव, न वस्तुतः । किं तत इत्यत आह यदिति । यदेव जाग्रत् जाग्रतः सम्बन्धि भयं पश्यति । षष्टचा छक् । अन्ये तु जाग्रत् जागरित इति सप्तम्यालुक् सूचयन्ति । तदत्र खप्ने इति । अग्रे स्पष्टम् । कर्न्यभेद इति । ब॰ सू॰ र॰ ११

दुःखभोगार्थमपि सत्यत्वमङ्गीकर्नव्यम् । स्थानद्वयप्रतिज्ञा च विरुध्येत । 'जीवतो मृनाँश्च पर्यनी'ति लोकद्वयद्दीनम् । अतो लोकद्वयप्रतिच्छायरूपत्वान्मायया क्रीडायामन्यानुरोधाभावेगातिसुखत्वात् भगवत्कृतमात्रवाचकत्वाच श्चतेरतिरि-

### भाष्यप्रकाराः।

'योऽयं विज्ञानमयः पुरुपः प्राणेषु ह्यन्तज्योंति'गिति प्रतिवचनं दत्वा, ताद्यत्वं जीवस्याप्यस्तीति तिन्तराकरणार्थ 'स समानः सन्नुमा लोकां सश्चरती'त्यादिना जीवतुल्यतया क्रीडितुरन्यस्य कथनेन तिसन्नेव तत्कर्तृत्वस्य 'सुपुत्युत्कान्त्योभेंदेने'ति स्त्रे व्यवस्थापितत्वात् । जीवस्य स्वदुःख्नियादिजनकसृष्टिकरणायोगाच । कार्त्स्येनानिभव्यक्तस्वरूपतया सत्यसङ्कल्पत्वाद्यभावाच । अत्सत्त्र भगवानेव कर्ता । जीवस्त्वविद्यया दुःखादिकमिव कर्तृत्वमपि मन्यते । अतो न तत्सुखदुःखभोगार्थमपि स्वप्तप्रथस्य सत्यत्वमङ्गीकर्तव्यम् । किश्च । यदि स्वाप्तप्रथस्य सत्यत्वं स्वात्, तदा 'तस्य वा एतस्य पुरुपस्य द्वे एव स्थाने भवत इदं च परलोकस्थानं चे'ति श्रुत्युक्ता स्थानद्वयप्रतिज्ञा च विरुध्येत ।

ननु तत्रैव 'सन्ध्यं च तृतीयं स्थानं तस्मिन् सन्ध्ये स्थाने तिष्टत्रुमे स्थाने पश्यतीदं च पर-लोकस्थानं चे'ति तृतीयमप्युक्तम् ।

सत्यम्रक्तम्, परं त्भयविरुक्षणतया, तत्र च लोकद्वयदर्शनं जीवतां मृतानां च दर्शनेन । न हि ते तत्र सन्तीति प्रागेवोक्तम् । अतस्तृतीयत्वेषि लोकद्वयप्रतिच्छायरूपत्वान्न तेन प्रतिज्ञा-विरोधः। सत्यत्वे म स्यादेव । नच किमीद्दशस्त्रष्ट्या क्रीडयेति शक्क्ष्यम्। मायया क्रीडायामन्यानु-रोधाभावेनातिसुखत्वात् । अतो भगवत्कृतमात्रवाचकत्वात् काठकश्चतेस्तद्वलेनातिरिक्तसत्यसृष्टि-कल्पनायां प्रमाणाभावान्नातिरिक्तः स्वामः प्रपश्च इत्यर्थः।

ननु कार्न्स्यनानिमन्यक्तत्वस्य जीवविशेषणत्वे 'न तत्र रथा' इति श्रुतेश्वाश्चर्यपरत्वे सित जीवदर्शनस्य श्रान्तित्वात् किं वा स्वभस्य भवदिभमतमायामात्रत्वगमकम्, येन तत्कृतगुणदोष-

नबाजीवरूपस्वप्तकर्तृभेदः । प्राणेष्वित । सामीप्यसममीति केचित् । स्क्ष्मदेह इति व्याख्यातम् । ताहश्चात्वं विज्ञानमयत्वम् । स समान इति । म ईश्वरः समानो जीवसमानः । अन्यस्येति । ईश्वरस्य । तस्मिन्नेचेति । ब्रह्मण्येव, नतु जीव । बठवदनिष्टाननुवन्धीष्टतासाधनज्ञानप्रवर्तकं तत्कृष्णसम्बन्धीत्याहुः जीवस्य स्वेति । तन्त्रेति । स्वप्ते । भगवानेव, नतु जीव इति जीवयोगव्यवच्छेदक एवकारः । सन्यत इति । अहं कर्तेस्थिममन्यते । 'परानु तच्छुते'रिति स्वात् । स्थानद्वयेतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म किञ्चेति । जीवत इत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म ननु तञ्चेवेति । बृहदारण्यक एव । काठकव्यवच्छेदक एवकारः । इदंठोकपरठोकस्थाने उभे स्थाने । निह ते तन्त्रेति । सन्ध्ये स्थाने स्ताः सन्ति । सुक्तानामिक्येऽमुक्तानां सकर्मत्विप पृथग्दर्शनानईत्वन परठोके सत्त्वात् । प्राणेवेति । 'सन्ध्यं तृतीय'स्खप्तस्थानिमिति, तिस्मन्सन्ध्ये स्थाने तिष्ठनुभे स्थाने पश्यतीदं परठोकस्थानं चे'त्यसाः प्राणेवोक्तम् । उभयविठक्षणतयत्युक्तं विशदयन्तो त्योकतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म अतस्तृतीयत्व इति । 'जीवतो स्तांश्च पश्यती'ति ठोकद्वयप्रतिच्छायरूपत्वात् ठोकद्वयसूक्ष्मरूपत्वात् । न तेनेति । न तृतीयेन द्वयप्रतिज्ञाविरोध इत्यर्थः । स इति । प्रतिज्ञाविरोधः । माययेतिभाष्यं विवृण्वन्ति सम

क्तकल्पनायां प्रमाणाभावाज्योतिःशास्त्रनियमाभावाच मायामात्रमेव स्वप्न इति न तत्कृतगुणदोषसम्बन्धः। दीक्षितस्यान्नभोजनादिप्रायश्चित्तं तु भगवत्त्रीडाया-मिप प्रतिच्छायत्वात् क्रियते। तदानीं कर्तृत्वस्यारोपात्। अन्यदा कर्तृत्वस्याशा-स्त्रत्वान्न धर्माधर्मजनकत्वम् । देवताज्ञादिस्तु जीवन्नस्रणोर्विद्यमानत्वाद्यक्ता।

### भाष्यप्रकाशः।

सम्बन्धो नाङ्गीकियते इत्याशङ्कायामाहुः ज्योतिरित्यादि । मेषादिराशिगे सूर्य एताविहनम्, एतावती रात्रिः, अस्मिन् देशे चेत्यादिनियमस्य तत्रामावात् तथेति न तत्कृतगुणदोषसम्बन्ध इत्यर्थः ।

नतु यदि स्वमप्रश्रो मिथ्या, तदा दीक्षितेन स्वमेऽन्नभोजनादौ कृते यद्दीक्षितस्य प्रायिश्वित्वानं तद्विरुध्येत, मिथ्याभूते भोजनादौ तद्योगादित्यत आहुः दीक्षितस्येत्यादि । यद्यपि तन्न भोजनम्, तथापि स्वामिन्यां भगवत्कीडायां भोजनसद्द्यत्वात् तदानीं जीवेपि कर्तृत्वस्वान्विययारोपात् प्रायिश्वत्तं क्रियते । यथा बीह्यभावेपि नीवारेण कार्यसिद्धिः, तद्वद्रत्रारोपितकर्तृत्व-माद्याप्यपराधिसद्धेः । शास्त्रेण यज्ञकर्मण्येव कर्तृत्वे नियमिते निषिद्धेष्वाभिमानिककर्तृत्वस्थापि दोषत्वादिति । अतो न तेन तस्य सत्यत्वसिद्धिरित्यर्थः । एतद्वपप्टम्भाय युत्त्यन्तरमाहुः अन्यदे-त्यादि । तथाच यदि सा सत्या स्वात्, तदा तेनान्यदापि धर्माधर्मौ स्वाताम् । तथा सति 'स्वमेष्वगम्यागमनं च धन्य'मित्यादिकं न सर्येतेति सा मिथ्यवेत्यर्थः ।

नतु यदि स्त्रमः सर्वोपि मिथ्या स्तात्, तदा तत्र देवतादर्शनाज्ञादिकं न स्तात्, भवद्वातुभवादिविसंवादि स्तादित्यत आहुः देवतेत्यादि । जीवा इन्द्रादयो योगोत्थसामर्थ्याः, ब्रह्म स्तत एवातिसमर्थम् । अतः समाधाविव स्त्रमेऽप्यन्तहिदि प्रविश्य विद्यमानत्वाहर्शनाज्ञादिकं ददाति, तदानीं बुद्धिजीगतीति स्त्रमद्रष्टा जीवोप्यनुभवति । तेन तस्य तदानीं रथादिवत् करणाभावेन स्त्रमत्वाभावात्तत्तत्यता युक्ता । किश्च । तत्र यज्ज्ञानं जायते, तन्न हौकिकम्, तत्तदि-

#### रहिमः।

अतो भगविति। तद्दलेनेति। भगवत्कृतमात्रवाचकशब्दबलेन। सूर्य इति। सप्तम्यन्तम्। एतावत् त्रिंशद्धिकापलचतुःपञ्चाशिद्दनम्, एतावती एकोनित्रंशद्धिकापलघदुः [रात्रिः]। आदिना वृषेके द्वात्रिंशद्धिकापलचतुः विश्वादिनम्। एकोनित्रंशद्धिकापलपिष्टुंशरात्रियेथा । देश इति। त्रद्धावतीरो । तन्नेति। स्रप्ते। मायामात्रत्वम्। अन्नेति। आदिना रेतःस्रावः। आरोपादिति। त्राह्मस्य कर्तृत्वस्य। यज्ञकर्मण्येवेति। एवकारेण स्वय्योगव्यवच्छेद्(कः) क्रियते। निषिद्धेष्टिवति। स्वयाचार्याज्ञाविश्वासादिषु। तेनेति। आरोपितकर्तृत्वेन । तस्य स्वप्तस्य। सेति। स्वप्तसृष्टिः। अन्यदेति। दीक्षान्यकाले। भोजनकर्तृत्वेऽस्य न विद्यते शास्त्रं यस्मिन् ताद्दशत्वात्। धर्माधर्म-जनकत्वं गुणदोषजनकत्वम्। देवतेति। आदिना बाहुना मेलनम्। अनुभवादीति। आदिनासवाक्यम्। स्वतः एवेति। उपाधिव्यवच्छेदकैवकारः। बुद्धिरिति। स्वप्नग्राहिका। तस्येति। दर्शनाज्ञादिकस्य। रथादिवदिति। आदिनाऽविद्या। करणाभावे हेतुरनुभवतीत्यनुभव उक्तः। अत उक्तं करणाभावेन। तत्सस्यता दर्शनाज्ञादेः सत्यता। अन्तेकिकेतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म किञ्चेति।

१. अष्टाविंश ।

अलौकिकज्ञाने हि प्रतिच्छायत्वात् संवादः। क्रचिद्भगवदावेशे ईषत्संवादोपि। तस्मात् खतन्त्रसत्यतायां प्रमाणाभावान्मायामात्रं खप्रप्रपश्च इति सिद्धम्॥३॥

# सूचकश्च हि श्रुतेराचक्षते च तद्दिदः ॥ ४ ॥ नतु तर्हि जीवसाक्षिकमेकदेशेन किमिति सृजति, तत्राह । सूचकः शुभा-

### भाष्यप्रकादाः।

न्द्रियाजन्यत्वात् । किन्त्वात्मज्योतिषेव जायमानत्वाद्रुणैकिकम् । तिसंश्च ज्ञाने प्रतिच्छायरूपं सर्व भासत इत्युपपादितम् । अतः प्रतिविम्बवदस्यासन्त्वं चेदङ्गीक्रियते, तदा तद्वदेवा-स्याप्यर्थिकियाकारित्वरूपः संवाद उपपनः । किश्च । यथा प्रतर्दनाख्यायिकायामिन्द्रे भगवदावेशे सित तेन स्वोपासनाद्यक्तम्, तथात्रापि कचिद्भगवदावेशे सित ज्ञाने कियायां चोत्कर्षरूप ईषत्संवादो भवति । स च भगवदावेशस्थैव धर्मः, न तु स्वमस्येति तावतापि न स्वमस्य सत्यत्वसिद्धिरित्यर्थः । सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि ।

ननु भवत्वेवं खप्तस्यासत्यत्वम्, तथापि तस्य जीवकर्त्वक्तवं न प्रतिक्षेतुं शक्यम्, कैवल्यो-पिनपदि 'खप्ते च जीवः सुखदुःखभोक्ता खमायया कल्पितविश्वलोक' इति जीवमायाकल्पितत्व-कथनात्, श्रीभागवते च 'यथा शयानः पुरुपो मनसेवात्ममायया। सृष्ट्वा लोकं परं खाममनुविश्या-वभासत' इति खामस्रष्टृत्वकथनाचेति चेत्। न। श्रुतेत्रिक्षप्रकरणस्थत्वेन 'खमायये'त्यत्र 'खमपीतो भवती'तिवत् खपदेन त्रक्षण एव परामर्पणीयत्वात्। जीवकर्तृत्वे खप्रतिक्र्लसृष्टिकरणविरोधरूपस्य बाधकस्य प्रागेवोक्तत्वात् । जीवपरामर्पपश्चेपि कल्पितपदेनाज्ञानिकभेव कर्तृत्वमायाति, न तु त्रक्ष यथा नटवज्ज्ञानपूर्वकं करोति तथा। आज्ञानिकं तु तत् त्रक्षकृतौ खकृतत्वाभिमान एव पर्यवस्यतीति तेन तदसिद्धेः । श्रीभागवतवाक्यं तु न स्वमसृष्टिकर्तारं निर्णेतुं प्रवृत्तम्, किन्तु तदृष्टान्तेन त्रक्षणः स्रष्टृत्वमनुप्रविष्टत्वं च बोधयितुम् । दृष्टान्तस्तु परप्रसिद्धचापि भवतीति तमादाय जीवस्य स्वाप्तपदार्थस्रष्टृत्वं वदति, तत्राभिमानिककर्तृत्वाङ्गीकृतावपि बोधनसिद्धेन दृष्टान्तस्य बाध इति तेनापि तदसिद्धेः। तस्मात् पूर्वोक्तमनवद्यम् ॥ ३॥

सूचकश्च हि श्चतेराचक्षते च तद्विदः ॥ ४ ॥ सूत्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । यदि रिक्षः ।

उपपादितमिति । अतो लोकेतिभाष्यव्याख्याने उपपादितम् । कचिदितिभाष्यं विवृण्वन्ति सम किश्र । यथेति । स्वोपासनादीति । भामेवोपास्वे ति । आदिना भामेवात्मानं जानीही ति । अत्रापीति । स्वप्नेपि । इषदिति । यथोषायाः । यथा वा गोपीनाम् । 'ता हि स्वप्ने सदा भगवन्तं पश्यन्ती ति । ज्ञाने 'यत्पत्यपत्यसहृद्दा'मित्यत्र । कियायां 'कृष्णोऽहं पश्यत गति'मित्यादौ । एवेति । स्वप्नव्यवच्छेदकः । तस्मादित्यादीति । स्वात्रत्र्यं व्यावहारिकत्वम् , न त्रैकालिकवाधविपयत्वम् । नापि शुक्तिरजतविद्विशेषदर्शनिवर्त्यत्वम् । ब्रह्मण एवेति । जीवयोगव्यवच्छेदकैवकारः । प्रागेवेति । अस्मिन्नेव सूत्रे । प्रातीतिकार्थाङ्गीकारत्वे त्वाहुः जीवेति । 'मृप तितिक्षाया'मिति मूर्धन्यान्तोऽपि धातुः । एवेति । स्वकृतत्वव्यवच्छेदक एवेति । तन तदिति । स्वमायापदेन । स्वप्नस्य जीव(कर्तृ)कर्तृकत्वा-सिद्धेः । बोचियतुमिति । यथेतिशब्दादिति भावः । दृष्टान्तस्येति । भावप्रधानः । तनापीति । श्रीभागवतवाक्येनापि स्वप्नस्य जीवकर्तृकत्वासिद्धेः ॥ ३ ॥

सूचकश्च हि श्वतेराचक्षते च तद्भिदः॥४॥ तत्तदिति। 'साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्चे'ति

शुभफलस्चको भवति खमः । चकारात् कचिदाज्ञाविशेषदानम् । कलिकालादेः प्रत्यक्षे वाधकत्वात्। युक्तश्चायमर्थः।प्रातःस्चकफलस्यैव दष्टत्वात्, न तु स्वप्नपदार्थस्य । स्चकत्वे प्रमाणमाह। 'यदा कर्मसु काम्येषु स्त्रियं स्वप्नेषु पद्यति । समृद्धिं तत्र जानीयात् तस्मिन् स्वप्ननिदर्शन' इस्यादिश्चतेः । किश्च । आचक्षते च तद्विदः । स्त्रप्रायविदस्तथैवाचक्षते । 'आरोहणं गोवृषकुक्षराणा'मिस्यादिना । तस्मात् सुचनार्थ जीवपदर्शनमिति ॥ ४॥

### भाष्यप्रकाशः।

स्वकीडार्थ सृजति, ति तत्वजीवसाक्षिकं पदार्थिकदेशेन द्रव्यश्रस्यभमात्रेण इतः सृजतीत्यर्थः। व्याकुर्वन्ति सूचक इत्यादि। आज्ञाविशेषदानमिति। तथाच तेनापि तस्योत्कर्पस्चक इत्यर्थः। अयमिति। स्वकत्वादिरूपः। तत्र हेतुः। प्रातिरत्यादि। पदार्थस्येति। असत्यत्वादिति शेषः। इत्यादिश्चतेरिति। आदिपदेन 'पुरुषं कृष्णं कृष्णदन्तं पश्यति स एनं हन्ती'त्याद्यश्चमस्चकश्चतेः संग्रहः। शेषं स्फुटम्। एतेन 'मन एव मनुष्याणां पूर्वरूपाणि शंसती'त्यादि, 'परिणमिति फलोक्तिः स्वमचिन्ता स्ववीर्थै'रित्यादि च सर्व सचितं ह्रेयम्। तेन ये स्वाममितितुच्छमभ्युपणच्छिन्ति, तिनरस्तं वेदितव्यम्। तादशस्य सपुष्पादितुल्यत्वे तद्मानप्रसङ्गेन स्वकताया वक्तुम्यव्यत्वादिति॥ ४॥

### रहिमः।

श्रुतेः तत्तजीवसाक्षिकम्।पदार्थौ तयोरेकदेशेन शब्देन ज्योतिषा द्रव्यशून्यधर्मः ज्योतिर्मात्रं तेन। तस्येति। पदार्थश्चन्यज्योतिषः । भाष्ये । कचिदित्युक्तेहेंतुमाहुः कलीति । आदिना पापम् । आज्ञादि-विशेषदानं प्रत्यक्षे। 'कलिनाऽधर्मबन्धुने'ति वाक्यम्। 'नराणां क्षीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायत' इति वाक्यं च। प्रकृते। सचकत्वादीति। आदिना किलकालादेवीधकत्वम्। अग्रूभोति। मरणसूचक-श्रुतेः । श्रोषमिति । तद्भिद् इति । बृहस्पत्यादयः । 'बृहस्पतिप्रणीतं च स्वप्नाध्यायं पठेदपी'ति ज्योतिषे दुःस्वप्रशान्तौ वाक्यात् । एवकारेण प्रकारान्तरव्यवच्छेदः । आरोहणिमत्यादि । आदिना 'स्वप्नेष्व-गम्यागमनं च धन्य'मिति । 'ख्रयानतैलाभ्यञ्जनान्यधन्यानी'ति च । जीवप्रद्शीनमिति । जीवाय प्रदर्शनम् । 'सह सपे'ति समासः । एवं शेषं स्फूटम् । मन एवेति । उक्तश्रीभागवत 'मनोमात्र-मिदं ज्ञात्वे'त्यादिवाक्यैर्मनोमयः प्रपञ्चः स्वाप्तः । प्रपञ्चरूपं मन एव । मनोमयत्वेतरयोगव्यवच्छेदकैव-कारः । अत्र पक्षेऽन्ययोगाभावात् । पूर्वरूपाणि स्वप्नैः सुकृतित्वदुःकृतित्वादिरूपैः । शंसति । अयं पूर्वजन्मिन सुकृती, अयं पूर्वजन्मिन दुःकृतीत्येवम्। किञ्च, कर्मविपाके वैद्यके मनोमयदेहैः पूर्वरूपशंसनं ा किञ्च। देवताज्ञादिः स्वाप्तिकः शब्दमृष्टिः, अतो न मिथ्या। वैदिक्याः प्रसिद्धम् । आदिना सृष्टेः 'शब्द इति चे'दितिसूत्रे शान्दीत्वात् । परिगमतीत्यादि । फलोक्तिः फलानामुक्तिः । 'येऽन्योन्यतो भागवताः प्रसज्य सभाजयन्ते मम पौरुपाणी'त्यादिवाक्योक्ता। 'कीदशी सा स्वप्तचिन्ता। स्त्रोषु चिन्तनं यया ।' सा स्ववीयैंः कीर्तनभक्तिजसामध्यैः प्रेमलक्षणभक्तयादिभिः परिणमति । तात्वि-कान्यथाभावं स्वप्ने देवताज्ञादिरूपं करोति । सृचिनिमिति । स्वप्ने मिथ्यायुक्ताभ्यां पदार्थाभ्यां सृचि-तम् । य इति । नास्तिकभेदाः । अतितुच्छिमिति । चन्द्रादिद्वैताभासम् ॥ ४॥

# पराभिध्यानानु तिरोहितं ततो ह्यस्य बन्धविपर्ययौ ॥ ५ ॥

किश्चिदाराङ्क्य परिहरति । ननु जीवाय भगवान् सृष्टिं करोति, पदर्शयिति च खस्य सर्वलीलाम्, अंदाश्चायम्, कथमस्य दुः खित्विमत्याद्यञ्क्यः, परिहरति तुद्राब्दः । अस्य जीवस्यश्चियादि तिरोहितम् । तत्र हेतुः पराभिध्यानात् । परस्य भगवतोऽभितो ध्यानं खस्यैतस्य च सर्वतो भोगेच्छा, तसात्। ईश्वरेच्छया जीवस्य भगवद्धमितरोभावः । ऐश्वर्यतिरोभावादीनत्वं पराधीनत्वम्, वीर्यतिरोभावात् सर्वदुः खसहनम्, यद्रास्तिरोभावात् सर्वहीनत्वम्, श्रीतिरोभावाज्ञन्मादिसर्वाप-द्रिषयत्वम्, ज्ञानितरोभावादेहादिष्वहं चुद्धिः सर्वविपरीतज्ञानं चापस्मारसहित-स्येव, वैराग्यतिरोभावाद्विषयासिकः । वन्धश्चतुर्णां कार्यः, विपर्ययो द्वयोः, तिरोभावादेवैवम्, नान्यथा । युक्तोऽयमर्थः । एकस्यैकांद्राप्राकट्येपि तथाभावात् ।

### भाष्यप्रकाशः।

पराभिध्यानात्तु तिरोहितं ततो ह्यस्य बन्धविपर्ययौ ॥५॥ स्त्रमवतारयन्ति किश्चि-दित्यादि । तुशब्दार्थकथनमुखेन तिष्ठभजन्ते निन्वत्यादि । परिहारं व्याकुर्वन्ति अस्य जीवस्ये-त्यादि । चतुर्णामिति । ऐश्वर्यादिचतुष्टयितरोभावानाम् । विपर्ययो द्वयोरिति । अन्यथाज्ञानं ज्ञानवैराग्यतिरोभावयोः कार्यमित्यर्थः । तत इत्यादिकं व्याकुर्वन्ति तिरोभावादेवेवम् , नान्य-थेति । ऐश्वर्यादितिरोभावादेव बन्धविपर्ययौ, न तु खत इत्यर्थः । युक्तत्वं विद्युप्वन्ति एकस्ये-त्यादि । 'युक्तं भगैः स्वै'रित्यादिवाक्यात् पूर्णा ऐश्वर्यादयो भगवत्येव । तन्मध्ये एकस्येश्वर्यादे-रेकांशप्राकट्येपि 'यत्पादपङ्कजे'त्यादिवाक्येस्तथानिश्चयेन बन्धाभावात् । तदभावादेव बन्धविप-र्ययाविति युक्तमित्यर्थः । नन्वानन्दांशितरोभावादेवेतद्वयं कुतो न स्वीकियत इत्यत आहुः परिवाः।

पराभिध्यानात्तु तिरोहितं ततो ह्यस्य बन्धविपर्ययौ ॥ ५॥ तुराब्दार्थेति । आशक्कापित्तारस्तुश्रब्दार्थः । तत्कथनोपायेनेत्यर्थः । निन्वत्यादि । जीवायेति । भक्ताय साधारणाय च । ठीठाश्रब्देन स्वप्रदर्शने यथा तथेत्युक्तम् । स्वस्यैतस्येति । यथा गोकुठाष्टके तथा । शृक्काररसमण्डने च । अमुक्तत्वदशायाम् । स्वस्योत्कर्षेण जीवस्य निकृष्टत्वेन च सर्वतो भोगेच्छा । भगवद्धमेति । उचनीचभावाय । समत्वे ठीठा न स्युः । दीनत्विमित्वादि । अन्यानुरक्षनाभावात् । पराधीनत्वं परोक्तकरणात् । सर्वदुःखेति । अनुभवसिद्धम् । सर्वदीनत्विमिति । 'यथा वृक्षस्य संपुष्पितस्य दूराद्वन्धो वात्येवं पुण्यस्य कर्मणो दूराद्वन्धो वाति, यथासिधारां कर्तेव हि तामवक्तामेयद्यवेन् युवे ह वा विद्वयिष्यामि कर्तं पतिष्यामीत्येवममृतादात्मानं जुगुप्सेत्' । अत्र कर्मगन्धो यशः । स्वधर्माभावात्सर्वहीनत्वम् । जन्माद्गिति । ठक्ष्म्यभावं श्र्यभावो ज्ञापयिति । ठक्ष्म्यभावात्सर्कर्माभावेन जन्मादि । आदिना स्वार्थात्रस्वयवः । अहंबुद्धिरविद्याक्षणा । एवेति । स्वतो योगव्यवच्छेदकः । वन्धेति । दीनत्वादिर्वन्धोऽहंबुद्ध्यादिः स्वरुपविपर्ययः तौ । युक्तत्विमिति । सौत्रहिशब्द्यार्थम् । भगवत्येवेति । एवकारेण जीवयोगव्यवच्छेदः । यत्पादेति । आदिना 'वित्रवते । स्वति । अस्यार्थे निश्चयेन बन्धः तस्याभावात् । तद्भावादिति । बन्धाभावाभावाद्वन्यरूप्पात् । एवेति । इत्रयोग-व्यवच्छेदकः । नच बन्धाद्वस्थिपर्ययौ न स्यातामिति चेत् । न । बन्धविपर्ययौ न बन्ध इति प्रयोगात्

आनन्दांशस्तु पूर्वमेव तिरोहितः, येन जीवभावः। अत एव काममयः। अकाम-रूपत्वादानन्दस्य। निद्रा च सुतरां तिरोभावकर्त्री भगवच्छक्तिः। अतोऽस्मिन् प्रस्तावे जीवस्य धर्मतिरोभाव उक्तः। अन्यथा भगवत ऐश्वर्यादिलीला निर्विषया स्यात्। तसान्न जीवस्ररूपपर्यालोचनया किश्चिदाशङ्कनीयम्॥ ५॥

# देहयोगाद्वा सोपि ॥ ६ ॥

ईश्वरेच्छयैश्वर्यादितिरोभावं खमते निरूप्य, मतान्तरेणापि नियतधर्मवादेन निरूपयति । देहयोगाद्वा । देहसम्बन्धादेवास्य सर्वतिरोभावः । विपर्ययो वा । अपिशब्दादन्यत् । अस्मिन् पक्षे देहवियोग एव पुनरैश्वर्यादिपाप्तिः । पूर्वस्मिन्

### भाष्यप्रकाशः।

आनन्देत्यादि । पूर्वमिति । व्युचरणकाले । द्विविधा हि जीवाः, सदा सक्ताः, बन्धयोग्याश्च । तत्राद्याः सेवायोग्या इति तेषु स्वरूपानन्दमात्रस्थैव तिरोभावः, न धर्मरूपस्य तस्य, नाप्यैश्वर्यादेः । द्वितीयेषु यथायोग्यं सर्वेषां तिरोभाव इति निर्णयादिति । अत्र गमकमाहुः अत एवेत्यादि । नन्वत्रैतिन्नरूपणस्य कः प्रसङ्ग इत्यत आहुः निद्रा चेत्यादि । तस्य प्रयोजनमाहुः अन्ययेत्यादि । सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि । किश्चिदिति । दुःखित्वानुपपत्त्यादिकम् ॥ ५ ॥

देहयोगाद्वा सोपि ॥६॥ सूत्रप्रयोजनमाहुः ईश्वरेच्छेत्यादि । व्याकुर्वन्ति देहेत्यादि । वाशब्दोऽवधारणे, अनादरेवा । सक्ष्मदेहसम्बन्धादेवास्य सः आनन्दैश्वर्यादीनां तिरोभावो विप-रीतज्ञानं वा । अपिशब्दादन्यद्वन्धदुःखादि । एतस्य पक्षस्य जघन्यत्वज्ञापनाय पक्षद्वयतारतम्यं रिक्मः ।

कर्मतावच्छेदकभेदात् । च्युचरणेति । 'यथाग्नेः श्रुद्रा विस्फुलिङ्गा' इति श्रुतौ च्युचरणमुक्तम् । तत्र च्युचरणोत्तरं वियोगज आनन्दितरोभावः । इदमुत्तरार्धे अष्टपञ्चाशत्तमाध्याये सत्यावाक्यं तदादिभि-स्तन्मध्य इत्यादिरित्यन्वयः । तथाहि । द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायवाक्यो 'केतरत्र चाधुवै'रत्राप्यैश्वर्यादेरं-श्रामकट्यम् । तत्र सत्यायां दीनत्वपराधीनत्वाभावेनैश्वर्यस्थैकांशप्राकट्यम् । सर्वदुःखासहनेन वीर्येन्कांशप्राकट्यमर्जुने । वाक्यं तृक्तम् । वियोगत्वेनानन्दितरोभावत्वेन कार्यकारणभावात् । नतु नानन्दितरोभावः, 'एतस्थैवानन्दस्यान्यानि भृतानि मात्रामुपजीवन्ती'तिश्चतेः, अत आहुः द्विविधेति । वन्ध-योग्या इति । सकर्मकाः । स्वरूपेति । एवकारो मात्रायोगव्यवच्छेदकः । निर्णयादिति । 'यत्पादपङ्गे'त्यादौ निर्णयात् । अत एवेत्यादीति । काममय इति । 'काममयोऽयं पुरुष' इति श्चतेः । अकामेति । 'सुषुप्तिस्त्वकामरूपो भगवा'निति 'सुषुप्तुरक्तान्त्योभेदेने'ति सूत्रभाष्यम् । 'सुषुप्तावानन्द-सु'गिति वृत्तिहतापनीये । मात्राह्मपस्यापि तथानुभवात् । तथा चाकामरूपत्वं सुषुप्त्यानन्दस्य । तन्मात्रायाश्च । अत्रैतदिति । खप्ते पङ्गणितरोभावनिरूपणस्य । निद्रा चेत्यादीति । षङ्गणिश्वर्यति-रोभावकर्ती । अतोस्मिन् खाप्तिके प्रसावे जीवस्य पङ्गणिश्वर्यतिरोभाव उक्तः । अन्ययेत्यादीति । स्वेतरस्मिन् जीवे एकस्थिर्यादे रेकांशप्राकट्यामावे स्वप्ते तिरोभावाभावे । निर्विषयेति । अन्यवि-ष्यामावात्त्या । दुःस्वित्वेति । आदिना ऐश्वर्यादितिरोधानानुपपत्तिः । कीडार्थत्वात् ॥ ५ ॥

देह्योगाद्वा सोपि ॥६॥ ईश्वरेच्छेत्यादीति । नियतधर्मव्यवच्छेदकैवकारः । नियतधर्मेति । स च समवायातिरिक्तविषयतासम्बन्धेनेच्छाधर्मोऽनियत इति नियतेन देहधर्मेण । सूक्ष्मदेहस-म्बन्धादेवेति । एवकारोऽनियतधर्मेच्छायोगव्यवच्छेदकः । अपिशब्दादितिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म अपि- कल्पे विद्यमानेपीति विद्योषः। न त्वीश्वरेच्छया विकल्पः।

कश्चित् परशब्देन देहादिमाह। तदा अभिध्यानयोगयोराकस्मिकता स्यात्। 'सर्वस्य वशी सर्वस्येशान' इति विरोधश्च।

कश्चित्तु तस्याभिध्यानात् 'तृतीयं देहभेद' इति श्रुत्यनुरोधेन जीवकर्तृका-

भाष्यप्रकाशः।

स्फ्रटीकुर्वन्ति अस्मिन्नित्यादि । नित्वत्यादि । किचदीश्वरेच्छया किचिदेहयोगेनेति विकल्पो नात्राभिन्नेत इत्यर्थः ।

उक्तव्याख्यानदाद्धार्थं व्याख्यानान्तरं दृषितुमनुवदन्ति कश्चित् परचाव्देन देहादि-माहेति । देहारम्भकं कर्माहेत्यर्थः । इदं च न प्रसिद्धपङ्माष्यस्यम् । मध्वरामानुजशैविभिक्षुभिः पराभिध्यानपदे ब्रह्मकर्तृकाभिध्यानस्यैव व्याख्यानात् । अत इदानीमुत्सनस्यैव कस्यचिन्मतस्यो-स्नेतः । दृषयन्ति तदेत्यादि । आकस्मिकतेति । निर्हेतुकता । तथाच देहारम्भकेन कर्मणा बन्धे विपरीतज्ञाने चास्युपगम्यमानेऽभिध्यानयोगयोनिर्हेतुकतया तत्पदप्रयोगवैयर्थ्य स्यात् । बन्धादेः कर्माद्यधीनत्वे ईश्वरस्य सर्वनियन्तुत्वभङ्गेन 'सर्वस्ये'त्यादिश्रुतिश्च विरुध्येतत्यत उपेक्ष्यमित्यर्थः ।

शक्करभास्कराचार्ययोर्मतमाहुः कश्चित्त्वत्यादि । ऐकमत्यादेकवचनेनोछेखः । श्वितिस्तु श्वेताश्वतरस्था । 'ज्ञात्वा देवं सर्वपाशापहानिः क्षीणैः छेशैर्जन्ममृत्युप्रहाणिः, तस्याभिध्यानाचृतीयं देहमेदे विश्वेश्वयं केवल आप्तकाम' इति । अर्थस्तु, देवं ज्ञात्वा देवज्ञानेन सर्वेषां पाशानां बन्ध-कानां पुण्यपापादीनामपहानिर्दाहः, क्षीणैर्दग्धेः क्लेशैरविद्यास्मितादिभिर्जन्ममृत्युप्रहाणिः पुनः पुनर्जन्ममरणप्रवाहनिवृत्तिः, तस्याभिध्यानात् परमेश्वरविषयकाचिन्तनात् देहमेदे देहनिवृत्तो, 'देह-भेदे'रितिपाठे नानादेहैः, तृतीयं विश्वेश्वर्यम्, ऐहिकाचान्द्रादिलोकसम्बन्धिश्वर्यप्ततिरिक्तं ब्रह्म-लोकसम्बन्ध्येश्वर्यं भवेदिति शेषः । ततः केवलो ब्रह्मभूत आप्तकामो भवतीति । 'तृतीयदेहभेदे' इति पाठे तु ऐहिकात् पारलोकिकाच तृतीयो ज्ञानिदेहस्तस्य निवृत्तौ सत्यां विश्वेश्वर्य प्राप्य ब्रह्म-

भिध्यानं मत्वा, अतिरोहितिअति कल्पयित । विपर्ययद्याव्देन च मोक्षम् । चह-ध्याहारेण च सूत्रद्वयं योजयित । तत् ब्रह्मवादापरिज्ञानाद्सङ्गतेश्च साधनोपदे-रास्य भ्रान्तोक्तमित्युपेक्ष्यम् । निद्राया विवेकज्ञानाभावावसरत्वात् यथा व्याख्या-त एवार्थः ॥ ६ ॥

इति तृतीयाध्याये द्वितीयपादे प्रथसं सन्ध्याधिकरणम् ॥ १ ॥

भाष्यप्रकाशः।

भूतो भवतीत्यर्थो ज्ञेयः। एतस्यां श्रुतौ पराभिध्यानपदेन परमेश्वरविषयकं ध्यानमुच्यत इति शब्दसाम्यकृतेनैतद्तुरोधेनेश्वरविषयकं जीवकर्त्वकाभिध्यानं सोत्रत्वेन विचार्य, पूर्व तिरोहित-मैश्वर्य तस्माद्धेतोरतिरोहितं भवतीति कल्पयति । तत ईश्वरादेवास्य बन्धविपर्ययो, ईश्वरापरिज्ञा-नाद्धन्धः, ईश्वरपरिज्ञानान्मोश्व इति ।

तद्वयित तदित्यादि । तथाच यदि ब्रह्मवादं जानीयात्, देहयोगस्त्रं सिद्धान्तीयत्वेन नोरीकुर्यात्, वाश्चव्दं च जीवेश्वरान्यत्वाशङ्काच्यावृत्त्यर्थे न व्याकुर्यात् । ब्रह्मवादेऽन्येषां हेतूनांभि-दमनेनेवमेवं करिष्यामीं'तीश्वरेच्छायाः शरीर एव व्यापारतया निवेशात्, अवान्तरेऽसिन्नवस्था-प्रकरणे ईश्वराभिध्यानरूपसाधनोपदेशस्यासङ्गतेश्व तथेत्यर्थः । स्वोक्तव्याख्यानस्थोचितत्वाय पूर्वोक्तां युक्तं सारयन्ति निद्राया इत्यादि । इदं हि निद्राप्रकरणम् । निद्रा च तदैवावसरं प्रामोति, यदा विवेकज्ञानं न भवति । अतो ज्ञानतिरोभावस्वेवात्र वक्तव्यत्वात् तस्य चोक्तरीत्येव वोधाद्यशोक्त एवार्थ इत्यर्थः ।। ६ ॥ इति प्रथमं सन्ध्याधिकरणम् ॥ १॥

रश्मिः।

'आदित्याचन्द्रमसं चन्द्रमसो विद्युतं तत्पुरुषोमानवः स एनान्त्रह्म गमयत्येषु देवयानः पन्था इती'ति श्रुतेः । पत्रम्यन्तं पदम् । चार्व्दसाम्येति । ब्रह्मजीवसाधारणपरशब्दकृतेनैतस्य जीवस्यानुरोधेने-त्यर्थः । परशब्दोत्रावृत्त्योभयवाचक इतीश्वरविषयकं जीवकर्तृकाभिध्यानम् । इश्वरस्याभिध्यानं जीवस्येति । 'कर्तृकर्मणोः कृती'त्युमयत्र षष्ठी । ईश्वरस्येति कर्मणि विषयार्थके षष्ठी । जीवस्येति कर्तरि । तथाचेश्वरविषयकं जीवकर्तकाभिध्यानं भवति । विचार्येति । विद्यमानमपि तत्तिरोहित'म-विद्याव्यवधानात् तत्पुनस्तिरोहितं सत्परमेश्वरमभिध्याय, ततो यतमानस्य जन्तोर्विधृतध्वान्तस्य तिमि-रतिरस्क्रतस्येव दक्शक्तिरौषधवीर्यादीश्वरप्रसादात्संसिद्धस्य कस्यचिदेवाविर्भवतीति न स्वभावत एव सर्वेषां जन्तुना'मितिभाष्येण विचार्य । ततः जीवैश्वर्यम् । अतिरोहित्तमितिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म पूर्वेमिति । भाष्ये । बह्वध्याहारेणेति । ज्ञानैश्वर्यशक्तयघ्याहारः । अंशांशिभावाध्याहारः । ब्रह्मजी-वकर्मकर्तृत्वाध्याहारः पूर्वसूत्रे । देहेतिसूत्रे ऐश्वर्यतिरोभावः । देहयोगाद्वेति सुत्रद्वयं योजयन्ति स्म प्रकृते । ऊरीक्कर्यादिति । इच्छावादत्याजकत्वादिति भावः । जीवेश्वरेति । जीवस्थेश्वरान्यत्वं तस्याराङ्का तस्या न्यावृत्त्यर्थम् । किन्तूक्तरीत्या विकल्पार्थं न्याकुर्यात् । इद्मित्यादि । इद्मैश्वर्यं अनेन देहयोगहेत्ना एवं तिरोहितत्वप्रकारेण एवमतिरोहितत्वप्रकारेण करिष्यामीति 'स ईक्षांचक्त' इति ब्रह्मवादे पूर्वसूत्रोक्तेच्छायाः शरीरे निविष्टत्वात् । परन्तु व्यापारतया । इच्छया तत्तद्धेतूपस्थापनात् । तज्जन्यत्वे सित तज्जन्यजनकत्वं व्यापारः । अवान्तर इति । साधनप्रकरणावान्तरे स्वप्नाद्यवस्थाप्रकरणे । तथेति । भ्रान्तोक्तमित्यर्थः । पूर्वोक्तामिति । पूर्वसूत्रोक्ताम् । निद्रेति । स्वप्नप्रकरणम् । तदैवेति । कालान्तरयोगव्यवच्छेदकः । विवेकेति । देहगेहादेविवेकेन ज्ञानम् । आत्मानात्मविवेकज्ञानं न भवतीति वा । अज्ञानं भवतीति यावत् । तमःकार्यत्वान्निद्रायाः । यथा व्याख्यात्व इतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म अतो ज्ञानेति । अतो निद्रावसरस्यावस्यकत्वात् । ज्ञानितरोभावोऽज्ञान तस्यैवात्रा-धिकरणे योग्यदेहेपि ग्रुभाग्रुभसूचनाय स्वप्तप्रदर्शनस्य वक्तव्यत्वात्तस्य स्वप्नदर्शनस्य चोक्तरीत्या भाष्योक्तरीत्या योग्यदेहानन्तरं सङ्गत्या बोधात् । एवकारोऽन्योक्तव्याख्यायोगव्यवच्छेदकः । एवार्थ इस्रतेवकारोऽन्योक्तार्थन्यवच्छेदकः ॥ ६ ॥ इति प्रथमं सन्ध्याधिकरणम् ॥ १ ॥

# तदभावो नाडीषु तच्छ्तेरात्मिन च ॥ ७ ॥ ( ३-२-२ )

प्रसङ्गाजीवस्थाज्ञानं निरूप्य सुषुप्तौ केवलमञ्चानं निरूपियतुं स्थानस्वप्नाभावौ निरूपयति। एवं श्रूयते। नाडीरनुक्रम्य 'तास्तु तदा भवति, यदा सुप्तः स्वप्नं न कश्चन पर्यति। अथास्मिन् प्राण एवैकथा भवती'ति। तथा 'प्राज्ञेनात्मना सम्परिक्वक्तो न वाद्यं किश्चन वेद नान्तर'मिति।

तत्र संशयः। समवत् प्रपश्चसृष्टिं मायिकीमपि भगवान् करोति, न वेति संशयः।

तत्र 'य एष सुप्तेषु जागर्नी'त्यन जीवस्वापमात्रे भगवत्सृष्टेरुक्तत्वात्, 'स्वप्नं न कश्चन पर्यती'त्यत्रापि दर्शनमात्रनिषेधात्, 'न बाह्यं किश्चन वेद नान्तर'मिनि च जागरणस्वप्रपञ्चयोरिवशेषेणादर्शनकथनात्, सुषुप्ताविष प्रपञ्चनिर्माणमस्ती-

### भाष्यप्रकाशः।

तद्भावो नार्डोषु तच्छुतेरात्मिनि च ॥ ७ ॥ स्त्रमवतारयन्ति प्रसङ्गादित्यादि । अज्ञानमिति । विपरीतज्ञानजनकमज्ञानम्। स्थानपदेनाज्ञानस्थानं वोध्यम्। अस्य स्त्रस्याधिकरण-त्वाय विपयवाक्याद्याहुः एविभित्यादि । अत्र प्रथमं वाक्यं कोशीतिकत्राक्षणे वालाक्यजातशत्रु-संवादस्थम् । द्वितीयं बृहदारण्यकीयज्योतिर्वाक्षणस्थम् ।

तन्न संशय इति । सुषुप्तौ सृष्टिकरणस्य संशयः । काठकवाक्ये सृष्टिनिर्माणश्रावणं विषयश्चतौ दर्शनाभावमात्रश्रावणं च सन्देहबीजम् । तदेतत् पूर्वपक्ष एव स्चयन्तस्तमाहुः तन्नेत्यादि । मुक्त्यवस्थायामपि बाह्यप्रश्चसत्तापादमं पूर्वपक्षयुक्तिफलम् । सत्ताया द्रष्टृदर्शनव्याप्तिदर्शनात् तद्भावे प्रपश्चसत्ताभाव इत्याशङ्क्षय परिहरति स्वाप्ययेत्यादि । तथाच सत्ता-दर्शनयोद्यभावात् तद्भावमात्रेण सत्ताभावो न वक्तं शक्य इत्यर्थः ।

### र डिमः।

तद्भावो नाडीषु तच्छुतेरात्मिनि च ॥ ७॥ प्रसङ्गं वोधियतुमज्ञानस्रूपमाहुः । विपरीतं विपर्ययः पराभिध्यानस्त्रोक्तः भगवद्भिविपरीतधर्मरूपः भाष्ये दुःखित्विमित्यनेनोपठक्षणयोक्तः । बन्धो दुःखित्वं विपर्ययः भगवद्भिविपरीतधर्म इति । तथा च पूर्वाधिकरणोक्तविपर्ययोक्तः प्रसङ्ग इत्यर्थः । अन्योपि प्रसङ्गो भाष्ये स्वप्तविद्यादिना वक्तव्यः । एवं चायं भाष्यार्थः । विपर्ययो जीवनिष्ठः तज्ज्ञानं विपर्ययाधीनं ज्ञातविपर्ययजनकं अज्ञानं तमः । 'सुषुप्तावानन्दभुं'गिति ह्यानन्दधर्मस्तमः । 'आनन्दाच तम' इति सुवोधिन्याः । अज्ञानस्थानमिति । आनन्दः । 'सुषुप्तिस्त्वकामरूपो भगवा'निति भाष्यात् । 'अकामरूपत्वादानन्दस्यं'त्युक्तभाष्याच । बृह्दिति । सूत्रान्तराच्छः । वृद्धत्वाभावात् । दित्तीयमिति । प्राज्ञेनात्मनेत्यादि । नाचेत्यस्य सुषुप्तावित्यर्थः । सुपुप्ताविप प्रपत्रविन्त्रभाष्यात् । दित्तीयमिति । प्राज्ञेनात्मनेत्यादि । नाचेत्यस्य सुषुप्तावित्यर्थः । सुपुप्ताविप प्रपत्रविन्त्रभाषात् । मात्रचा सृष्टिनर्माणव्यवच्छेदः क्रियते । बाह्यति । मुक्तौ प्रपत्रव्यतिरेकः स्यात् , यदि सर्वावस्थायां प्रपत्रव्यतिरेकः स्यात् । अतो मुक्ताविप प्रपत्रव्यतिरेकाभाव इति बाह्यप्रपत्रसत्तापादनम् । सन्ताया इति । सत्ताया द्रष्ट्रदर्शने व्याप्तिः । मुक्तः प्रपत्रसत्तावति । द्रष्ट्रदर्शनात् । स्वप्तविद्यत्र । तद्भाव इति । सत्ताया द्रष्ट्रदर्शने व्याप्तिः । पूर्वत्र हेतुं वदन्निति शेषः । व्यास्यभावादिति । मायादर्शने साध्याभाववति हेतुसत्तात्साधारण्येन व्यास्यभावात् । स्वाप्यशब्देन गृहीतसुष्ठी स्वप्रसन्निधानाद्य- किष्वित्रसत्यमायादर्शनसत्तात्व । सत्ताभाव इति । मुक्त्यवस्थायां प्रपत्रसत्ताभावः ।

खवगन्तव्यम् । ततश्च कस्यामप्यवस्थायां प्रपञ्चव्यतिरेकाभावानमुक्ताविष स्यात् । स्वाप्ययसम्पत्त्योरज्ञानमात्रविद्योषात् । 'सित सम्पद्य न विदुः सित सम्पद्यामह' इति । तस्यात् बाह्यसत्सम्पदोर्विद्यमानयोरिष यथा ज्ञानाभावादग्रहणम्, एवं प्रपञ्चस्यापीत्येवं प्राप्ते, उच्यते ।

तद्भावो नाडीषु । तस्य स्वप्तस्याभावो नाडीषु । तथा आत्मिन च । कुतः । तच्छुतेः । प्रपञ्चाभावश्चतेः । कामनया हि प्रपञ्चः । सुषुप्तावस्थाया अकामरूपत्वश्चतेः । 'तद्वा अस्यैतदात्मकाममाप्तकाममकाम रूप'मिति । नाडीषु आत्मिन चेति ग्रहणात् सुषुप्तिद्विचिति सूचयित। तथाहि । 'हिता नाम नाड्यः' पुरीतत्यन्ता हृद्यदेशात् बाह्याः, आभ्यन्तरः परमात्मा, हृद्यदेशस्तु

### भाष्यप्रकाशः

सिद्धान्तं न्याचक्षते तस्येत्यादि।स्वप्तस्येति।मायिकसृष्टेः।सा प्रपञ्चाभावश्रुतिः केत्याकाह्वायां तां न्युत्पादनेन स्फुटीकुर्वन्ति कामनयेत्यादि। हि यतो हेतोः 'कामं काम'मिति स्वमसृष्टिनोधकनाक्ये कामनिषयाणां निर्माणश्रावणात् पुरुषकामनया स प्रपञ्चो नोधितः। बृहद्रारण्यके
तु 'तद्वा अस्रेत'दित्यनेन सुषुप्तावकामं रूपं जीवस्य श्रान्यते। अतः स्वमसृष्टिहेत्वभावनोधिका
या सुपुप्तावस्थायां अकामरूपत्वश्रुतिः, सेन तच्छुतिम्तस्याः। तथाच यथा न्योतिश्ररणाधिकरणे
प्राकरणिको न्युत्पादनसापेक्षो हेतुः साधकः, तथात्रापीत्यर्थः। एवं न्याख्याने बीजं तु तदभावपदस्य लाक्षणिकतानिवृत्तिर्नोध्या। एवं स्वमामाननिरूपणं न्याकृत्य स्थाननिरूपणं न्याकुर्वन्तो
मतान्तरादत्र विशेषमाहः नाडीिचत्यादि। हृदयदेशात् बाह्या इति। हृदयदेशात् वाह्यदेशं

भाष्ये । तस्मादिति । श्रुत्यापादकवाक्ययोः सत्त्वात् । बाह्येति । वाद्यप्रपञ्चः । विद्यमान्योः प्रपञ्चसत्तावतोः । अग्रहणमिति । तथाचानयोः साध्यव्यापकताग्रहाद्वेतोः व्याप्यताग्रहः । तथाच मायादर्शने उक्तरीत्या साधारण्यमिति भावः । एवं प्रपञ्चस्यापि विद्यमानस्याग्रहणं ज्ञानाभावादित्यर्थः । आपादनाभावे भाष्यार्थः स्पष्टः । यद्यपि बाह्यप्रपञ्चसत्ता यस्माह्रष्ट्रर्शनादिति द्रष्टृदर्शनापादनमर्थः । सत्ताया इत्यनुमानं तु मुक्तिः द्रष्टृदर्शनवती, सत्तायाः, स्प्रभवत् । व्यास्यभावादित्यपि पूर्ववन्न स्वाप्ययसम्पत्योः साध्याभावविति हेतुसत्वात्साधारण्येन व्यास्यभावात् । प्रकृते । तद्भावमान्नेणेति । प्रपञ्चदर्शनाभावमान्नेण । सत्ताःभावो हेत्वभावः । भाष्ये । अग्रहणमिति । प्रपञ्चदर्शनस्यानुव्यवसायेऽग्रहणम् । तथाच हेतुमिति साध्यसत्त्वान्न साधारण्यमित्यनुमानपक्षेपि भाष्यार्थः सुष्ठु । प्रकृते । मायिकेति । इयं ज्ञानात्मिका ग्राह्या । 'स्प्रः सुप्तस्य विज्ञान' इति कोशात्स्वभस्य ज्ञानत्वात् । जीवस्येति । ननु 'सुप्रप्तित्वक्तमस्त्रो भगवां निति 'सुप्रस्तुत्वान्ति'स्त्रभाष्यविरोध इति चेत् । न । 'अकामरूपत्वादानन्दस्ये'त्युभयरूपत्वात् । प्राकरणिक इति । ज्योतिर्म्रह्म प्रकरणिकः हेतुश्ररणाभिधानादिति । एवं व्याख्यान इति । मह्यजीवसाधारण्येन व्युत्पादनसापेक्षतःक्रुतिरूप-हेतुव्याख्याने । अयमर्थः । अन्यत्र तदभावपदेन स्वप्रदर्शनाभावो व्याख्यातः । 'तद्वा अस्पैत'दिति श्रुतिनींक्ति । स्वप्रदर्शने ताक्षणिकता । दर्शनमनुव्यवसाय इत्यपि गौरवग्रसः पक्षः । हृद्यदेशादिति भाष्ये त्यक्तोपे पञ्चमीत्याहः हृद्योति ।

जीवस्य। इन्द्रियाणां च स एव देशः। तत्र निद्रया भगवच्छक्तया बहिर्दृष्ट्याच्छादने भगवछीलायां तां पद्यति । तत्राप्याच्छादने गाहसुरो ज्ञानरहितः क्रियादात्त्या अन्तर्भगवन्तं दा प्रविद्यति । बहिर्नाडीषु वा समायाति । अत एव बृहदारण्यकषष्ठे 'यत्र सप्तो न कञ्चन कायं काययत' इति वारह्रयमाह। 'ता वा अस्पैता हिता

### भाष्यम्काद्याः।

प्राप्य स्थिताः । आभ्यन्तर् इति । हृद्यदेशादाभ्यन्तरः । नामिति । स्वाभिकीं भगवछीलाम् । द्वैविध्ये प्रमाणमाहुः अत एवे त्यादि । तदेन स्फुटीकुर्वन्ति ना या इत्यादि । तथाच बृहद्।-रण्यके 'यत्र सुप्त' इत्याद्युक्त्वा, किं तत् स्वापस्थानिक्षत्याकाङ्कायां 'ता वा अस्थैता हिता नाग नाड्य' इति पूर्वप्रक्तवा, पुनरपि तथैवोक्तवा, 'तद्वा अस्पेत'दित्यादिना आत्मरूपं स्थानान्तरप्रक्तम् । तसात् सुपुरेर्देविध्यम् । उभयत्रापि कामनाभावाच न सृष्टिः, अत एव च न मुक्तावपीत्यर्थः ।

यतु, 'तद्यत्रैतत्सुप्तः समस्तः सम्प्रसन्नः म्वधं न विजानात्यासु तदा नाडीपु सृप्तो भवती'ति, 'ताभिः प्रत्यवसृप्य पुरीनति शेत' इति, 'तासु तदा भवती'ति च, 'य एपोऽन्तर्हृद्य आकाशस्त-सिञ्छेत' इति, 'सता सोम्य तदा सम्पन्न' इत्यादीनि दहरदप्तनालाकीयनालाकीयानि विपयना-क्यान्युपन्यस्य, किमेतेपां नाडीपुरीतत्परमात्मनां परस्परिनरपेक्षाणां सुपुप्तिस्थानत्वम्, उत परस्परसापेक्षतयैकस्थेति संशये, परस्परनैरपेक्ष्यमयुक्तम् । तथा सति त्रीहियववद्विकल्पापन्या पक्षे वाधापत्तेः । नच नाडीपु सुप्तो भवति, पुरीतित शेते, य एपोऽन्तईदय आकाशस्त्र सिञ्छेत इत्येकविभक्तिनिर्देशेनैकार्थत्वात् विकल्पस्मेचितत्वं शङ्क्यम् । प्रासादे शेते, पर्यङ्के शेते, इत्यादौ नानार्थत्वसमुचययोरप्येकविमक्तिदर्शनेन हेतोः साधारणत्वात् । 'तासु तदा भवति, यदा सुप्तः स्वमं

### रहिमः।

भाष्ये । इन्द्रियाणां चेति । 'मन इन्द्रियनायक'स्तत्रेति तथा । यद्वा । हृदयत्राह्मणे 'एष प्रजापतिर्थे दृदयम् , एतद्रह्मेतत्सर्वं तदेतत्त्र्यक्षर ४ हृदय'मित्युक्त्वा 'एतत्सर्व'मिति सर्वपदार्थमाह । 'हृ इस्वेकमक्षरमभिहरन्त्यस्मै खाश्वान्ये च य एवं वेद, द इस्वेकमक्षरं ददत्यस्मै खाश्वान्ये च य एवं वेद, यमित्येकमक्षरमेति स्वर्गठोकं य एवं वेदे'ति । अर्थस्तु, अस्मै ब्रह्मणे स्वाश्वा जीवेन्द्रियाणि अन्ये विषयाः । मर्यादामार्गीयसर्वात्मभाव उक्तः, अम्बरीषस्येव । निरोधलक्षणग्रन्थोक्तः । 'इन्द्रियाणि जुहोती'ति सामश्रुतेः । अत एवैवकारः । अगवच्छक्तयेति । त्रिष्वनन्तरूपभगवच्छत्तया । अनन्त-स्यानन्तानन्दरूपत्वेनानन्दस्य तमःशक्तित्वात् । 'आनन्दाच तम' इति सुबोधिन्या द्वितीयनवमाध्याये स्पष्टम् । बहिरिति । सतिसप्तम्यन्तम् । तजापीति । स्वप्नेपि स्वप्तसृष्ट्याच्छादने सति । गाढत्वं सम्यक्त्वम् । 'प्राज्ञेनात्मना सम्परिष्वक्त' इत्युक्तश्चतेः । ज्ञानरहित इति । 'न बाह्यं किञ्चन वेद न चान्तर'मिति श्रुतेः । क्रियाद्याक्तयेति । 'सम्परिष्वक्त' इतिश्रुतेः । भगवन्तमिति । अकामरूपं भगवन्तम् । प्रकृते । स्थानान्तरमिति । नाडीस्थानम् । अन्यत्स्थानं स्थानान्तरम्। उभयत्रेति। सुषुत्योः । सुषुतिस्त्वत्यादिभाष्यार्थः स्फूटः ।

यन्वित्यादि । तदेतत्समीपतरवर्ति यत्र यस्मिन्काले सम्यक् अस्तः । ताभिरिति । नाडीभिः । नास्थिति । नाडीषु । दुष्ट्रेति । जलीयाः परमाणव इस्रत्नेव छः । पक्ष इति । नाड्यः तदभाववत्यः तच्छुतेः । आत्मवत् । 'आत्मा तदभाववान् तच्छुतेः नाडीव'दित्यत्र हृदये सम्मदर्शनाभावरूपसाध्ये पक्षे नाडीषु वायः । पक्षे साध्याभावस्य वाधत्वात् । नानार्थत्वेति ।

### भाष्यप्रकाशः।

न कश्चन पश्यित, अथासिन् प्राण एवेकथा भवती'ति कौशीतिकश्चतौ प्राणाख्यस्य परमात्मनो नाडीसम्रच्यावधारणात् । यत्र पुनः केवलनाडीनामेव सुषुप्तिस्थानत्वेन श्रावणम् , तत्रापि ब्रह्मणः प्रतिषेधाभावाकाडीद्वारेण ब्रह्मण एव स्थानत्वस्य युक्तत्वात् । नच द्वारत्वे 'नाडीपु सृप्तो भवती'ति सप्तमीविरोधः । सश्चारस्थानत्वेन तद्विरोधात् । गङ्गया सागरं गच्छतो गङ्गायां स्थितिवत् तदुपपत्तेः । तस्मान्नाडीब्रह्मणोः सम्रच्यः । एवं पुरीतद्वह्मणोरि । पुरीततोपि ब्रह्मप्रक्तियायां सङ्गीर्तनात् । 'योडन्तर्हद्य आकाशस्तस्थि च्छेत' इति प्रकृत्य, 'पुरीतित शेत' इति कथनात् । हदयाकाशस्य ब्रह्मत्वं तु दहराधिकरणे सिद्धम् । पुरीतत्तु हदयवेष्टनम् । एवञ्च तद्वेष्टितो हद्याकाशः प्राकारपरिक्षिप्तपुरवत् भवतीति हदयाकाशे शयने पुरीततोपि सम्रच्यो जात एवेति । एवञ्च श्रुतिषु स्थानत्रयकथनेपि नाडीपुरीततोद्वीरमात्रत्वम् । ब्रह्मैव तु सुप्तिस्थानिष्ठत्यक्तम् ।

तत्र पुरीतत्समुचयं त्वनुमन्यामहे । एकवाक्यगतत्वात् । नाडीनां समुचयं तु न मृक्यामः । चहरारण्यके ज्योतिर्नाक्षणे 'यत्र सुप्तो न कश्चन कामं कामयते, न कश्चन खम्नं पक्यिति, ता वा अस्येता हिता नाम नाड्य इति, अथ यत्र सुप्तो न कश्चन कामं कामयते, न कश्चन खम्नं पक्यिति, तद्वा अस्येतदात्मकाममाप्तकाममकाम स्रूपं तद्यथा प्रियया ख्रिये'ति नाडीपरमात्मभेदेन अथशब्दात् प्रकृतच्छेदेन च श्रुतस्य 'यत्र सुप्त'वाक्यास्यासस्य विरोधात् । अस्यासप्रकृतच्छेदाश्यां सिद्धे सुप्रुप्तिस्थानभेदे विकल्पस्थापि प्राप्ततया दुष्टत्वामावात् । 'ताभिः प्रत्यवसृप्ये'त्युक्ते नाडीप्र सर्पण इवार्थादपि तत्प्राप्तेश्च । एवं सित्त कौशीतकीये 'अथासिन् प्राण एवे'ति वाक्येपि विकल्पार्थक एवाथशब्दो ग्राह्यः । आनन्तर्यार्थकत्वेप पूर्वापरकालभेदस्य प्राप्तत्वेन पूर्वकालिकस्य नाडीप्र सुष्वापस्थावाथात् । अपरकालिकस्य प्राण एकीभावस्थापि भगवदिच्छाकृतप्रत्यवसर्पणतः

### रक्सिः।

समुचयस्तु प्रासादे शेते, ततः प्रत्यवस्त्य पर्यङ्के शेत इति । एकविमक्तिः सप्तमी । हेतोः तच्छुतिरूपस्य साध्यामाववत्यात्मिन सत्त्वेन साधारणत्वात् । व्यञ्जेति । तास्त्रितिपदोक्तनाडीसमुच्यावधारणात् । अथेत्यस्यानन्तर्यार्थत्वात् । यञ्जेति । 'आसु तदा नाडीषु स्रप्तो भवती'त्यादौ । प्रकरणाभावादे-वकार आत्मव्यवच्छेदकः । ब्रह्मण एचेति । एकवाक्यतासम्भवादेवकारः साक्षान्नाडीव्यवच्छेदकः । समस्त्रीति । किन्तु नाडीमिः सप्तो भवतीति तृतीयापत्तिरित्यर्थः । सञ्जारेति । समस्त्रो जीवो नाडीषु सञ्चरतीति तथा । तद्विरोधात् सप्तम्यविरोधात् । जच्छत इति । काष्टादेः । समुद्रे गच्छतः काष्टादेः गङ्गायां समुद्रधारायां काष्टादिर्गच्छतीति प्रयोगात् । तदुपेति । सप्तम्युपपत्तेः । नाडीक्रक्य-णोरिति । नाड्यात्मनोः । कथनादिति । दहरस्य परमात्मत्विर्नर्णयात् । अन्तर्हदय आकाशो दहरः । हृद्येऽन्तराकाश इत्यन्वयः । हृद्यचेष्टनमिति । भास्करभाष्येप्येवम् । हृद्वयाकाद्या इति । ब्रह्यपुरम् । तदाहुः प्राकारेति । प्राकारो हर्म्य परिक्षिप्तः यत्र पुरे तद्वत् । जात्त एचेति । उक्तद्यान्तादेवकारः । ब्रह्यित्वान भेद्य इति । नाडीभुरीततोर्व्यवच्छेदकैवकारः । ख्रुषुतिस्थान भेद्य इति । नाडीभः सह जीवः । प्रत्यवस्प्येत्युक्ते नाडीषु सर्पणम् । पुत्रेण सह तृणं स्पृष्ट्वा गतः पितेत्यत्र पुत्रे तृणस्र्शवत् । अथिदा-क्षेपादि तत्त्याप्तरिकल्पप्राप्तेः । विकल्पस्तु नाडीपुरीततोः । विकल्पार्थकः एवेति । कोशादेवकारः । नन्वष्टदोषदुप्तिकल्पार्थः । विकल्पार्थवं न युक्तमत आहुः आनन्तर्वेति । पूर्वेति । अनन्तरस्य काल-

### भाष्यप्रकाशः।

सुखेन सिद्धेश्व । नच नाडीखापवाक्ये ब्रह्मणोऽप्रतिषेधात् प्राप्तिरिति वाच्यम् । आभ्यासिकभेदा-देवार्थात् तत्प्रतिषेधसिद्धेः । अन्यथा तद्धेयर्थ्यप्रसङ्गस्य दुर्निवारत्वादिति । एवश्च सुप्वापोत्तर-कालीनसरणेपि कदाचित् सुखस्य स्वापिवशेषणतया भानं कदाचिच्च नेत्यपि युज्यते । नच नाडीपु स्वापे प्रपश्चदर्शनप्रसङ्गः । सुषुप्तौ कामाभावश्रावणेन मनसो लयावगमात् करणाभावेन मायिक-प्रपश्चानुत्पत्त्या बाह्यस्य च विप्रकृष्टत्या करणलयेन च तद्प्रसङ्गात् । अतो न दर्शनाभावार्थमपि सत्सम्पत्त्यपेक्षा । किश्च । सूत्रकारस्यापि सुषुप्तिद्वैविध्यमेवाभिप्रेतम् । अन्यथा 'तद्भाव आत्मिन तच्छते'रित्येव सूत्रयेत् । तावतेव द्वैतदर्शनाभावपाप्मसंसर्गाभावयोः सिद्ध्या नाडीचकारयो-निर्देशस्य वैयर्थ्यात् । तेनैतत् सिद्धम् । नाडीपरिवर्तने स्वमदर्शनम् । नासां प्रान्तभागे पुरीत-िक्वटे सुषुप्तिः । पुरीतदन्तर्हद्ये आकाशे सत्सम्पत्तिरिति ।

नतु भवत्वेवम्, तथापि विकल्पस्य कथमदुष्टत्वमितिचेत् । उच्यते । विकल्पे हि प्राप्तप्रामा-ण्यपरित्यागः, अप्राप्ताप्रामाण्यस्वीकारः, परित्यक्तप्रामाण्यस्वीकारः, स्वीकृताप्रामाण्यपरित्यागश्चेति रिक्षमः ।

विशेषणत्वादिति भावः । आभ्यासिकेति । 'यत सुप्तो न कञ्चन कामं कामयत' इति वारद्वयमाह, अतो 'यत्र सुप्त' इति वाक्याभ्यासिकभेदात् । अभ्यासस्य भेदकत्वं पूर्वतत्रेस्ति । एवकारेण प्रकृत-च्छेदयोगव्यवच्छेदः क्रियते । तत्प्रतीति । ब्रह्मणः 'योन्तर्हृदयाकाशस्त्रस्मिञ्छत' इति श्रुत्युक्तस्य प्रतिषेधसिद्धेः । ननु नञाद्यभावात्कृतस्तत्प्रतिपेधसिद्धिः, अतं उक्तं अर्थोदिति । आक्षेपात् । ननु किमर्थं नजाद्यर्थप्रतिवेधाक्षेप इत्यतो युक्तिमाद्यः अन्यथेति । तद्वैयथ्येवसङ्गस्याभ्यासिकभेदवैयर्थ्य-प्रसङ्गस्य । तथाचाभ्यासिकभेदवैयर्थ्यप्रसङ्गनिवारणार्थमित्यर्थः । सुरुवापेति । 'सुखमहमस्वाप्सं न किञ्चिदवेदिष'मिति स्मरणे। कदाचिञ्चति। सुखसहचरितदुःखाभावकालो यदि। चिद्यद्यर्थकम्। मनस इति । कामरूपवृत्तिमतो मनसः । करणा भावेनेति । 'यथा शयानः प्रको मनसैवात्म-मायया । सृष्ट्वा लोकं परं स्वाप्नमनुविश्यावभासतं इत्युक्तश्रीभागवतवाक्यात् । तद्रश्रसङ्गात् प्रप-**ज्यदर्शनाप्रसङ्गात् । अपीति ।** पूर्वं सुपुप्तौ प्रपत्रसत्तार्थ सत्सम्पत्तिः स्वाप्ययसम्पत्तिस्त्रोपन्यासे-नोक्ता । तथाच सत्सम्पत्तिश्रुत्युपन्यासो विषयश्रुत्युपन्यासे समाप्तपुनरात्तत्वदोपग्रस्त इति भावः । एचेति । नाडीषुपदस्य चशब्दस्य चोपादानादेवकारः । द्वैतद्दर्भनेति । तथाच भाष्यं 'नाडीषु सुप्तो भवती 'त्युक्त्वा 'तन्न कश्चन पाप्मा स्पृश्नती'ति । ब्रह्मसम्पत्तिश्च पाप्मसंस्पर्शाभावे हेतुः समधि-गतः। 'सर्वे पाप्पानो निवर्तन्ते अपहतपाप्मा ह्येष ब्रह्मलोक' इत्यादिश्रतिभ्यः। ब्रह्मसम्पत्त्या द्वैतदर्शना-भावोपि । पाप्मसंसर्गाभावोपि विवृतः । स्वप्नदर्शनसप्तिद्वयिववेकमाहः तेनैतिदिति । प्रान्तभाग इति । 'ताभिः प्रत्यवस्त्य पुरीतिति शेत' इति श्रुतः । पुरीति क्रिकट इति । तेन 'पुरीतिति शेत' इत्यत्र सामीप्ये सप्तम्युक्ता । संति सम्पन्तिरिति । 'आत्मिन चे'त्युक्ता सुष्तिरपीयम् । कथमिति । देशक्करप्रश्नः । श्रुतीनां विरोधे विकल्प इति मन्वङ्गीकारात्समादधितस्म विकल्पे हीति । 'नाडीषु सुप्तो भवतीति,' 'पुरीतित शेते,' 'य एषोन्तर्हृदय आकाशस्तस्मिञ्छेत' इति । 'एतदेकवाक्यतापन्ने नाडी-परिवर्तन' इत्याद्युक्ते वाक्ये । विकल्पे हि अष्टौ दोषाः । 'तस्मादात्मेव सुपुप्तिस्थान'मिति शङ्करभाष्ये समुचयोऽङ्गीकृतः, तत्र नैकोपीति तान् गणयन्तिस्मानुवादरूपात् । प्राप्तेति । इषेत्वेति शाखां छिनत्ती'-त्यनेन खरायनस्य प्राप्तत्वात् । शाखा खरायेति व्याख्यानात् । अप्राप्तेति । वैदिकत्वेनाप्राप्तमप्रामाण्यं तस्य स्वीकारः । परित्य केति । अर्थबोधार्थं तथा । गौणं प्रामाण्यम् । स्वीकृतेति । तद्र्थमेव

१. सदिखत्र रश्मी सतीति पाठः । २. मीमासक ।

नाम नाड्यः', 'तद्वा अस्यैतदात्मकाम'मिति भेदेन । सुघुप्तिस्तूभयत्र । ज्ञानशक्तेः सर्वथा तिरोधानात् । तस्मात् सुघुप्तौ न प्रपश्चसृष्टिः ॥ ७॥

इति तृतीयाध्याये द्वितीयपादे द्वितीयं तदभावो नाडीिष्वत्यधिकरणम् ॥ २॥

अतः प्रवोधोऽस्मात् ॥ ८ ॥ ( ३-२-३ )

प्रबोधे सन्देहः । 'प्रतियोन्याद्रवति बुद्धान्तायैवे'ति जीवसमानधर्मब्रह्म-

भाष्यप्रकाराः।

त्रक्षवाक्यकोटौ दोषचतुष्टयम् । एवं नाडीवाक्यकोटौ दोषचतुष्टये त्रीहियववाक्यवद्योजितेऽष्टौ दोषा इति हि भवतां मतम् । तत्र प्रामाण्याप्रामाण्ययोः खरूपं विचारणीयम् । किं सदर्थवोधकत्वं प्रामाण्यम् , असदर्थवोधकत्वमप्रामाण्यम् , अत्र वोधकत्वं प्रामाण्यम् , अवोधकत्वमप्रामाण्यम् , अथवा अनुष्ठापकत्वं प्रामाण्यम् , अननुष्ठापकत्वमप्रामाण्यमिति । तत्र नाद्येन । वाक्यद्वयेनापि सदर्थवोधस्य जायमानतया तत्त्यागस्याभावेनासदर्थवोधकत्वस्य काप्यनङ्गीकारेण तत्कृतदोषाणा-मत्राभावात् । अत एव न द्वितीयेन । नापि तृतीयेन । वाक्यद्वयस्यापि सिद्धार्थपरतया अनुष्ठापकत्वस्य सर्वसम्मतत्वेन विकल्पानङ्गीकर्तृमतेपि तृल्यतया तत्र पर्यनुयोगानवकाशात् । तसात् पूर्वोक्तमनवद्यम् ॥७॥ इति द्वितीयं तदभावो नाडीिवल्यिधकरणम् ॥ २॥

अतः प्रबोघोऽस्मात् ॥ ८ ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः प्रबोघे सन्देह इति । तथाच तिक्रासायेदमधिकरणमित्यर्थः । विषयवाक्यमाहुः प्रतियोनीत्यादि ।

इदं बृहदारण्यकीयज्योतिर्श्राह्मणस्थम् । 'स वा एप एतस्मिन् सम्प्रसादे रत्वा चरित्वा हृष्ट्वेव पुण्यं च पापं च प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्रवति बुद्धान्तायेवे'ति । अर्थस्तु, स प्रकृतो जीवात्मा रिहमः ।

वेदान्ताधिकरणमालायां तु 'यदा जीवो नाडीषु शेते, तदा पुरीतद्वह्मवाक्ययोः प्राप्तं प्रामाण्यं परित्यक्तं स्यात् । अप्राप्तं प्रामाण्यं चाङ्गीकियेत । यदा पुनः पुरीतद्वह्मणोः शेते, तदा पुरीतद्वह्मवाक्ययोः पूर्वत्यक्तं प्रामाण्यं स्वीक्रियेत । पूर्वस्वीकृतं चाप्रामाण्यं परित्यज्येतेति प्राप्तपरित्यागोऽप्राप्तस्वीकारस्त्यक्तस्वाकारः स्वीकृतत्यागश्चेति दोषचतुष्टयं पुरीतद्वह्मवाक्यकोटौ । तथा नाडीवाक्यकोट्यामपि दोषचतुष्टयं योजिते सत्यष्टौ दोषाः सम्पद्यन्तं इति । एक्पिति । ब्रह्मवाक्योक्तप्रकारेण । विहिति । एक्पुरोडा-शार्थत्वं व्रीहियवयोर्दष्टम्, तद्वाक्ये तु 'व्रीहिभिर्यजेत यवैर्यजेते'ति च । तद्वत्सपुष्ट्यर्थत्वं ब्रह्मवाक्यनाडी-वाक्ययोरिति ब्रह्मवाक्य इव नाडीवाक्ये दोषचतुष्ट्ये योजिते भवतां शाङ्कराणां मतम् । अत्र वितण्डा-माहुः सद्धेति । प्रमाकरणं सदर्थवोधकं तत्त्वं प्रामाण्यमित्यर्थः । बोधकत्वमिति । अनिधगतार्थ-गन्तृत्वम् । वाक्यद्वयेनेति । विकल्पसङ्गाहकेण 'तासां प्रान्तभागे'त्याद्यक्तेन समुचायकसङ्गाहकेण । 'तस्मादात्मेव सुपुतिस्थान'मिति शङ्करभाष्यवाक्येन च । कापीति । प्रमाणलक्षणत्वेनोक्तव्याख्या-कत्वेन च कापि । अन्नेति । प्रमाणिकविकल्पे । अत्रष्टव काप्यनङ्गीकारादेव । सिद्धार्थेति । नतु साध्यार्थाग्रिष्टोमवत्साध्यार्थपरतया । तन्नेति । अनुष्ठापकत्वाभावे । तन्नेति । विकल्पे । 'यत्रोभयोः समो दोषः परिहारश्च तत्समः । नैकः पर्यनुयोक्तव्यस्ताद्दगर्थविचारण' इत्युक्तेः ॥ ७ ॥ इति द्वितीयं तद्भावो नाडीिकत्यधिकरणम् ॥ २ ॥

अतः प्रबोधोऽस्मात् ॥ ८ ॥ प्रतियोनीत्यादीति । जीवसमानधर्मं ब्रह्म तस्य प्रकरणे ।

प्रकरणे निक्षिपतस् । ततो नाडीभ्यः पुनर्हद्यदेदां गत्या, अगवतो वा समागत्य, जागतीति, आहोस्वियत्र स्थितः, तत एव जागतीति ।

तज्ञ खुत्यनुरोधात् हृद्यदेवामागत्य जागर्नीत्येवं प्राप्ते, उच्यते । अतो नाडीभ्य एव प्रवोधः। गर्तपतितस्य प्रवोधे हि ततो गमनम्।प्रतियो-

### भाष्यप्रकाशः ।

वे निश्चयेन एषः स्वयंज्योतिः । एतिसन् सम्प्रसादे सम्यक्प्रसीदत्यसिनिति सम्प्रसादः सुषुप्ति-स्थानं तिसन् सम्प्रसादे रत्वा क्रीडित्वा सता सम्परिष्वज्य, चरित्वा 'चर गतिमक्षणयोः' तदानन्दं सुक्वा, दृष्ट्वेव पुण्यं च पापं च । चकारात् तदुभयफलभृते सुखदुःखे स्वामे नाडीष्व-नुभूय, प्रतिन्यायस्, आयो गमनं नितरामायो न्यायः पूर्वसात् गमनात् प्रातिक्र्ल्येन गमनं प्रति-न्यायः, तद्यथा स्थात् तथा, प्रतियोनि, यतः सम्प्रसादे समागतस्तत्स्थानं योनिस्तह्यक्ष्यीकृत्य आद्रयत्यागच्छिति चुद्धान्ताय जागरणायेति ।

अन्ये तु, रमणं खरूपानन्दानुभवः। 'आनन्दभ्र'गिति श्रुतेः। चरणं सुपुप्तावीश्वर-सम्पत्तिः। 'सता सौम्य तदा सम्पन्नो भवती'ति श्रुतेः। पुण्यदर्शनं त्वानन्दानुभवः। तस्य तत्फलत्वात्। गुख्यहमस्वाप्समित्यनुभवात्। पापद्र्शनं त्वज्ञानानुभवः। तस्य तत्फलत्वात्। न किञ्चिद्वेदिपमित्यनुभवादिनेति श्रुतेरित्याहुः। तद्ये विचारणीयम्।

संशयाकारमाहः तत इत्यादि। अगवतो वा समागत्येति। भगवतः सकाशात् हृदयदेशं समागत्य।

पूर्वपक्षमाहुः तन्त्रेत्यादि । शुर्ताः 'चरित्वा प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्रवति बुद्धान्ताये'ति गमनार्थकथात्त्पन्नक्त्वाप्रत्ययेन प्रतियोन्याद्रवणात् पूर्वकाले गमनं श्राव्यते । अतस्तद्वुरोधात् खस्थानं हृदयदेशमागत्येव जागर्तात्येवं प्राप्त इत्यर्थः ।

सिद्धान्तं व्याद्धवीन्त अत इत्यादि । श्रुतौ हि प्रतिन्यायमाद्रवणप्रक्तम् । तचागमन-क्रियारूपम् । तादशी च क्रिया न जागरणं विनोपपद्यते । अतः प्रतिकृलागमनरूपाञ्जागरण-

सुनुस्युत्कान्त्यधिकरणे स्फुटम् । न्यायशब्दं न्युत्पादयन्तिस्म आय इत्यादि । योनिर्वाजम् । गरानादिति । हृदयान्नाड्यात्मनो गमनात् । प्रातिकूल्येन नाड्यात्मन्यां हृदये गमनम् । सगवत इति ।
'आत्मिन चे'ति स्त्रांशेन भगवान् स्थानत्वेनोक्तस्तर्सात् । ज्याच्ये । यद्य स्थितः इति । नाडीपु
गगवित प । एवकारः प्रतिन्यायव्यवच्छेदकः । प्रकृति । तन्त्रेतिभाष्यशब्दार्थमाहुः खुताविति ।
प्रात्योन्नीति । यतः सम्प्रसादे समागतस्तत्स्थानं योनिस्तहक्षीकृत्याद्रवत्यागच्छित तस्मात्प्रतियोन्त्याद्रवणात् पूर्वकाले चित्विति गमनं विषयश्रुतौ श्राव्यते । अतः इति । उक्तार्थवाचकपद्घितिन्वात् । तद्वनुरोधाद्विषयश्रुत्यनुरोधात् । स्वस्थानं जीवस्थानम् । आगस्यवेवेति । भाष्य
एवकारो नास्ति, परं पूर्वपक्षिप्रौड्योक्तः । पुरीतन्नाडीन्नस्योगव्यवच्छेदकः । प्रतिन्यायमिति ।
'प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्रवती'त्यनेनोक्तम् । आगम्पनेति । आद्रवतीत्यस्यागच्छतीत्यर्थात् । न
जागरणमिति । 'बुद्धान्ताये'त्युक्तजागरणं फलस्तपप्रवर्तकं विना नोपपद्यते । 'प्रयोजनमनुद्दिश्य न
मन्दोपि प्रवर्ततं इति वाक्यात् । अतः प्रतीति । फलस्य विवक्षणात् । प्रतिकूक्लग्यनं हृदयागमनं तेन स्त्यते व्यवहियते यहुद्धान्तस्पं जागरणं इन्द्रियैर्विषयग्रहणं तस्मात्फललिङ्कात् । अत
इत्यार्वते । अतो नाम नाडीभ्य एव प्रचोध इत्यर्थः । एवकारो हृदययोगव्यवच्छेदकः । एवकारस्य

न्याद्रवणं तु भगवत इति । किञ्च । प्रबोधोऽस्मात् । अस्मादात्मनः सकाज्ञादेव प्रबोधः । प्रिययेव सम्परिष्वक्तस्य बोधाभावे कथमागमनम् । अत एव सम्परिष्वक्तो निविडनिद्रः । तस्मात् यत्रैव निष्ठति, तत एव प्रबोध इति सिद्धम् ॥ ८॥

भाष्यप्रकाशः।

लिङ्गान्नाडीभ्य एव प्रवोधः । युक्तं चैतत् । गर्तपतितस्य प्रवोध एव ततो गमनं लोके यतो दृश्यते । न च 'चरित्वे'त्यस्य विरोधः । 'चर गितमञ्चणयो'रिति भञ्चणार्थसैव तत्र प्राह्यत्वात् । 'आनन्द्रभुंगिति श्रुत्या भोगस्य तत्रोक्तत्वादिति । नच तत्र प्रबुद्धोऽन्यत्र क्वते न गच्छतीति शङ्कनीयम् । श्रुत्यन्तर इन्द्रियाणां यथास्थानं विप्रतिष्ठावदत्र जीवस्य प्रतियोन्याद्रवणं भगवत एव । तस्येव प्रेरकत्वात् । किश्च । प्रतियोन्याद्रवणवत् प्रवोधोपि भगवद्वेतुकः । न हि स कर्मणिति वक्तं शक्यम् । 'अनन्वागतं प्रण्येनानन्वागतं पापेने'ति श्रुतेः । किश्च । तत्र प्राह्मेन सम्परिष्वक्तः प्रियया स्त्रियेव । न हि ताद्यस्य वोधामावे ततो निर्गत्यागमनं सम्भवति । अत एव सम्परिष्यक्तो निविद्यनिद्रः । यदा हि भगवता परिष्वङ्गस्त्यज्यते, तदायं प्रबुध्यते । प्रतियोन्याद्रवित च । एवं सित तद्भिप्रायाण्येव 'सत आगत्य न विदुः सत आगच्छामह' इत्यादीनि वाक्यानि । न तु स्थानान्तरामावाभिप्रायाणि । स्थानान्तरसद्भाव उपपत्तेकक्तत्वात् । अतो यत्रैव स्विपिति, तत एव प्रबुध्यते, न तु हृदयदेशमागत्येति सिद्धम् ॥ ८ ॥

रहिमः।

स एवेतिस्त्रादनुकर्षात् । ननु प्रतिकूलागमनं जागरणे हेतुरुक्तः, स हृदयागमनरूपमिति सौत्रो नाडीभ्यः प्रबोधेपीत्येवकारानुकर्षो व्यर्थ इति शङ्कामपनुदन्तो गर्तेतिभाष्यं विवृण्वन्तिस्म युक्तं चेति । दृष्टान्तपूर्वकं विवृण्वन्तिस्म गर्नेति । विवशाशयस्येति विशेषणमत्र । होके यतो दृश्यतेऽतो नाडीगर्तपतितस्य प्रबोध एव बुद्धान्तायैव ततो नाडीगर्तभ्य एव गमनमिखर्थः । विरोध इति । समस्तस्य गमनासम्भवादिति भावः । एवति । गत्यर्थयोगव्यवच्छेदकः । प्रतियोन्याद्ववणमिति-भाष्यं निवरीतुमाहः नच तत्रेति । नाडीषु । अन्यत्रेति । हृदयादन्यत्र । ऋत्यन्तर इति । सप्तान्ननाह्मणे त्रतमीमांसायां 'वदिष्याम्यहमिति वाग्दन्ने द्रक्ष्याम्यहमिति चक्षु'रित्यादौ । यथास्थानं स्वगोलकान्यनतिक्रम्य विशेषेण प्रतिष्ठा तद्दत् अञ्च सुष्रतौ प्रतियोनिर्हृदयम् । एवेति । रत्वेति श्रुतेः । किश्च प्रयोध इति भाष्यं विवृण्वन्तिस्म किञ्चेत्यादिना । कर्मणेति । प्रारब्धभोजकेन । अनन्विति । पुण्यपापकर्मनिषेधोऽत्र । अत आत्मनः सकाशादेव बोधः, 'आत्मनि चे'ति पूर्वसूत्रे दर्शनात् । एवकारोत्र कर्मयोगव्यवच्छेदकः । प्रिययेतिभाष्यं विवृण्वन्तिसम् किश्च तन्त्रेति । अत एवेतिभाष्यं विवृण्वन्तिस्म अत एवेति । प्रतियोनीति । हृदयम् । आङ्पूर्वको द्व गतौ धातुः । तद्भीति । भगवत्परिष्वङ्गत्यागाभिप्रायाणि । इत्यादीनीति । आदिना 'अहं सर्वस्य प्रभवः' 'मम योनिर्महद्भक्ष तस्मिन्गर्भं द्धाम्यह'मिति । 'सत आगच्छामह' इति ज्ञानेऽर्जुनस्य तं प्रति न वदेद्भगवान् । एवकार-व्यवच्छेद्यमाहुः निन्वति । स्थानान्तरं भैगवत्परिष्वङ्गः । उपपत्तेरिति । श्रुतार्थानुपपत्तेः पूर्वाधिकरण उक्तप्रायत्वात् । स्थानान्तराभावे श्रुतानि नाडीपुरीतद्वसहृदयान्यनुपपन्नानि भवेयुरिति । अत्रेदं बोध्यम् । 'न विदु'रित्यज्ञानं भगवत्परित्यागहेतुकम् । न तु भगवत्परिष्वङ्गाभावहेतुकमिति । तस्मा-दितिभाष्यं विवृण्वन्तिस्म अत इत्यादि । यत्रैवेति । नाड्यादिषु विकल्पपक्षाश्रयणात् । समुचयपक्षा-नाश्रयात् । एवकारः सुष्रस्यधिकरणान्तरयोगन्यवच्छेदकः । एवकारन्यवच्छेदमाहः नन्तिवति ॥ ८ ॥

१ हृदयादि।

१३ ब्र॰ सू॰ र॰

# स एव तु कर्मानुस्मृतिशब्दविधिभ्यः ॥ ९ ॥

किश्चिदाशङ्क्य परिहरति । ननु प्रिययेव प्राज्ञेनात्मना परिष्वक्तस्य ब्रह्मलोकं गतस्य प्रबोधेन ज्ञाने मुक्त एव भवेत्, न तु पुनरागच्छेत्, अतो भगवदिच्छया देहनिर्वाहाय तत्स्थाने नियुक्तोऽन्य एव जीवः समायातु, अन्यतः प्रबोधे तु स एव, व्यवहारस्तु तावता सेत्स्यति, मुक्त्यर्थ प्रयत्नस्तु न कर्तव्य इत्याशङ्क्य, परि-हरति तुशब्दः।

असादिप प्रवोधे स एव। कृतः। कर्मानुस्मृतिशब्द्विधिभ्यः। चत्वारो हेतवः। लौकिकवैदिकयोज्ञीनकर्मभेदात्। तत्र लौकिके कर्मणि सामिकृतकर्मणः शेषसमापनात्। न हि कश्चिद्पि सुप्तप्रवुद्धः सामिकृतं न समापयतीति कचित् सिद्धम्। तथानुस्मृतिः। न हि पूर्वेद्दष्टं न स्मरतीति कचित् सिद्धम्। शब्दाश्च 'पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवति, पापः पापेन' 'कैष तदाभृत्, कुत एतदागा'दिति,

### भाष्यप्रकाशः।

स एव तु कमीनुस्मृति शब्दिविधिभ्यः ॥ ९ ॥ स्त्रमवतारयन्ति किश्चिदित्यादि । एतेनाधिकरणान्तरत्वं निवारितम् । तुशब्दव्याख्यानमुखेन शङ्कां व्याकुर्वन्ति निवारितम् । अत्र समायात्वित्यन्तमेक आक्षेपः । अन्यत इत्यादिस्त्वन्यः । तथाच लाघवात् द्वितीयः पक्ष एवादर्तव्य इति युक्तम् । किश्च, अन्यस्मिन् जीवे तत्रागते पितृपुत्रभर्तृभार्यादिव्यवहारविघातापत्तौ स भगवता योगिप्रवेशन्यायेन सेत्स्यतीति कल्प्यम् । किश्च । मुक्त्यर्थ यत्नस्तु न कर्तव्यः । निद्रयेव तित्सद्धेः । तेन साधनशास्त्रवेफल्यम् । अन्यतः प्रवोधे तु न कश्चिदपि दोष इति स एवादर्तव्य इत्याशङ्क्ष्येत्यर्थः ।

परिहारं व्याकुर्वन्ति अस्मादित्यादि, सिद्धमित्यन्तेन लौकिकं हेतुद्वयम्रक्तम् । रहिमः।

स एव तु कर्मानुस्मृतिशब्दिविधिभ्यः॥ ९॥ निवारितिमिति । शङ्काव्यावर्तिकत्वेन पूर्वपक्षाव्यावर्तकत्वात् । तुशब्देति । मुखमुपायः । समायात्वित्यन्तिमिति । अत्र भाष्य एवकारः 'न स पुनरावर्तत' इति श्रुतेः । अन्यत इति । नाडीतः । स इत्यादि । स व्यवहारः भगवता व्यापकेण सर्विपित्रादिरूपिणा योगिप्रवेशान्यायेन राजादिव्यवहारन्यायेन । मुत्त्यर्थमिति । निद्धयेवेति । सुषुप्तेस्तृतीयावस्थात्वेनैवकारः । तत्सिद्धेः 'स्वाप्ययसम्पत्योरन्यतरापेक्षमाविष्कृतं ही'त्याविष्कृतेन सायुष्यये मृक्तिसिद्धेः । तेनेति । अस्य साधनस्य सकलसाधारण्येन । तत्रागतजीवस्थान्यत्वेन च । स एवेति । द्वितीय एव । निर्दृष्टत्वादेवकारः । परिहारमिति । ॐमिति परिहारम् । अङ्गीकारेण परिहारस्य दृष्टत्वात् । अस्मादित्याद्गीति । नाडी-तोस्मादात्मनोपि प्रबोधे स एव समायाति । लौकिके होलाकाद्युत्सवास्ये कर्मणि । न स्मरतीति । अतु न स्मरतीत्यर्थः । शास्त्रक्रमेण पूर्वं कर्मीदाहृतम् , पश्चाष्त्रानम् । केष तदेति । दृप्तवालिकिन वाह्यणस्थम् । तदेति । सुप्तकाले । 'सति सम्पद्ये'त्यादिश्चतिः स्पष्टा । आदिशब्दार्थों व्याख्यातः ।

१. सप्तप्रतिबुद्ध इति पाठः ।

तथा 'सति सम्पये' खाद्यश्च । विधयश्च 'श्वोभूते ब्रह्माणं वृणीते' 'श्वोभूते शेष समाग्नुयात्' 'एक एव यजेत' 'द्वाद्शरात्रीदीक्षितः स्या'दिखादि, 'यः कामयेत वीरो म आजायेते' खाद्यः । भगवतैव मर्यादारक्षार्थ तथा करणात्। पूर्वपक्षयुक्तयो दुर्वलाः । तसात् स एव प्रतिबुध्यते ॥ ९ ॥

### भाष्यप्रकाशः।

वैदिकं हेतुद्वयं व्याक्तविति दाब्दाश्चेत्यादि । तथाच सौष्ठप्तिकसत्सम्पत्त्या मुक्तौ पुण्यपापात्म-कफलाभावादुक्तवाक्यं विरुध्येत । 'केप' इत्यत्रा'प्येष' इत्यनेन सुप्तं आगतं चैकमेव परामृश्चिति । तदिपि विरुध्येत । 'सिति सम्पद्ये'त्यत्रापि सर्वासां प्रजानामज्ञानं वदिति । यदि ता मुक्ताः स्युः, तदा अज्ञानोक्तिरपि विरुध्येत । अत एते शब्दाः सुप्तप्रबुद्धस्थैकस्थैव ज्ञापकाः । एवं विधयोपि । नजु भवत्वेवमेकः, तथापि भगवत एव प्रवोधे मुक्त्यापित्तः कथं परिहर्तव्येत्यत आहुः भगवते त्यादि ।

अयमर्थः । 'नायमात्मे'ति श्रुत्या भगवज्ज्ञानं प्रति वरणमेव साधनम् । तच मर्यादायां साधनद्वारेवेति मर्यादारक्षार्थ भगवता बोधसमये मुक्त्यजनकस्वाज्ञानकरणात् न मुक्तिरिति शेषः । 'सिति सम्पद्य न विदुः सित सम्पद्यामह' इत्यादिश्रुत्या तथा निश्चयात् । अतः पूर्वपक्षयुक्तीनां दुर्वेठत्वात् भगवतः सकाशात् प्रवोधेपि स एव प्रबुध्यत इत्यर्थः ॥ ९ ॥

### रहिमः।

पुराणस्यापि वेदत्वात् । एक एवेति । द्वितीयादिजीवपत्यृत्विग्योगव्यवच्छेदकः । मे इति । मत्तः । वैदिकज्ञानकर्मणोः सिद्धार्थमाहुः तथाचेति । मुक्ताविति । अद्वैतरूपायाम् । पुण्यपापास्यां कर्मस्यां आत्मा खरूपं यस्य मुक्तिरूपफलस्य तदभावात् । 'पुण्यपापे विधूय निरञ्जनः परमं साम्यमुपैती'ति श्रुतेः । उक्तवाक्यं पुण्यपापरूपसाधनसत्ताया मुक्तौ बोधकं वाक्यम् । तदन्यजीवपक्षे विरुध्येतेत्यर्थः । आगतमिति । हृदयान्नाडी व्वागतं जीवम् । एकमेवेति । एष इत्येकवचनादेवकारो द्वितीयादि-जीवयोगव्यवच्छेदकः । तद्िष एकत्वमपि । ता इति । प्रजाः । एत इति । 'पुण्येन' 'पापेन' 'एषः' 'न निद्र'रिलादिशब्दाः । एकस्यैवेति । द्वितीयादिजीनयोगव्यनच्छेदकैनकारः । एवमिति । वृणी-तेत्येकवचनात् । समाप्तुयादित्येकवचनात् । 'एक एवे'ति सावधारणात् । 'द्वादशरात्री'रित्यत्यन्तसंयोगे द्वितीया । 'दीक्षित' इत्येकवचनाच । एवमग्रेपि । एवं विधयोपि सुप्तप्रबुद्धस्यैकस्यैव ज्ञापका बोध्याः । एक इति । नान्यः । भगवत एवेति । पञ्चम्यन्तं पदम् । एवकारो नाडीयोगव्यवच्छेदकः । मर्यादापदेन मर्यादामार्गं गृहीत्वा वरणशब्देन स्वकीयेन स्वीकारं गृहीत्वा व्याचकः अग्रमिति। भगवज्ज्ञानमिति । स्मार्तः प्रयोगः । गीतायां तथादर्शनात् । श्रीतवरणपदार्थः । रुभ्यः प्राप्तव्यः । सा च वरणव्यापारज्ञानमन्तरा न भवतीति । एवेति । ज्ञानयोगव्यवच्छेदकः । ज्ञाने सति वरणेन व्यापारेण लभ्य इत्यस्य सुवचत्वात् । एवेति । भक्तिहेतुनिर्णयग्रन्थोक्तपुष्टिमार्गीयकेवलानुग्रहयोग-व्यवच्छेदकः । अत्र साधनं मुक्तयजनकस्वाज्ञानम् । तेन सुपुप्तिमर्यादारक्षार्थम् । भगवतेति । अत्र भाष्ये एवकारः स इच्छायोगव्यवच्छेदकः। भगवति सतीच्छाऽप्रयोजिकेति ज्ञापकः। नाडीयोग-व्यवच्छेदको वा । इत्यादीति । आदिना 'इमाः सर्वाः प्रजा अहरहर्गच्छन्त्य एतं ब्रह्मलोकं न विद-न्तीति' 'न विदु'रिति निश्चयादिति । न विदुरितिशब्दाभ्यां तथा । पूर्वपक्षेतिभाष्यं विवृण्वन्तिस्म अत इत्यादि । 'व्यवहारस्त्व'त्यादिभाष्योक्तानाम् । प्रबोधेपीति । नाडीप्रबोधसमुचायकोपिः । स एवेति। नान्यः॥ ९॥

# मुग्धेऽर्धसम्पत्तिः परिशेषात् ॥ १० ॥

किश्चिदाशङ्क्य परिहरति । ननु यत्र कर्मानुस्मृतयो न सन्ति, तत्रान्यो भविष्यति, कचिन्मूर्च्छादिविशेषे सर्वस्मृतिनाशेन मुग्यभावदर्शनात्, तत्र यथा लौकिकवैदिकव्यवहाराः, तथान्यन्नापि भविष्यन्ति, अनुस्मरणाद्यश्च बुद्धिवृत्तयः, गङ्गाप्रवाहजलस्य गङ्गावत्, य एव चिदंशस्तत्रायाति, स एव तथा भवतु, किं स एवेति निर्वन्धेनेत्याशङ्क्य परिहरति ।

### भाष्यप्रकाराः।

मुरघेऽधेसम्पत्तिः परिदोषात् ॥ १० ॥ सत्रमवतारयन्ति किश्चिदित्यादि । एतदेव विभजन्ते नन्वित्यादि । यत्रेते हेतवः सन्ति, तत्र स एव भवतु । यत्र पुनरेक्यसाधका एते हेतवो न सन्ति, यथा मूर्च्छाविशेषनिष्ट्रत्यनन्तरमतिम्रुग्धे अमरुनामके राजनि । तदेहे शङ्कराचार्यजीव-प्रवेशस्य लोके प्रसिद्धेः । अतस्तादशे मुर्ग्धे यथा लोकिकवैदिकन्यवहाराः, तथा सौषुप्तिकेऽप्य-न्यजीवे भविष्यन्ति । किश्च । अनुस्मृत्यादयो चुद्धेश्वत्यः, ता जाप्रत्यपि नाना भवन्ति । अतो गङ्गाप्रवाहे पतितस्य जलान्तरस्यापि यथा गङ्गावत् न्यवहारः, तथा य एव चिदंशस्तिसन् बुद्धिवृत्ति-प्रवाह आयाति, स एव पूर्वकर्मसमापनकर्ता भवतु । एवं शब्दा विधयश्च बुद्धवैक्यमादायैव नेतन्या इति लोकिकवैदिकन्यवहारसिद्धौ किं स एव समायातीति निर्वन्धेनेत्याशङ्क्य परिहरतीत्यर्थः ।

परिहारं व्याकुर्वन्ति मुग्ध इत्यादि । मूर्च्छा द्यनन्तरं जीवतो मुग्धभावे अर्धसम्पत्तिः तत्तदितरानिश्रायिका साधारण्येव बुद्धिविचारकस्य भवति, न सर्वा, नान्यतरनिश्रायिकेत्यर्थः ।

मुर्घेऽर्धसम्पत्तिः परिशेषात् ॥ १० ॥ एते हेतव इति । 'अनुसारणादयश्च बुद्धि-वृत्तय' इति भाष्यात् । अन्यजीव इति । 'नतु प्रिययेवे'ति भाष्योक्ते । न सन्तीति । 'तत्रान्यो भविष्यती'तिभाष्यमत्र ज्ञेयम्। दृष्टान्तमुखेन क्वचिन्सूच्छीदीतिभाष्यार्थमाहुः यथा सूच्छीति। सूच्छी-विशेषो मरणमूर्च्छामिन्नः । अतिसुरधे इति । एकदेशविकृतिन्यायेन माष्ये मुग्धशब्द इत्याशयः । माष्ये मूर्च्छादीत्यत्रादिशन्देनाघातः । राजनीति । सर्वस्यतिनाशेन मुग्धभावदर्शनादिति भाष्यं योजनीयम् । सर्वस्मृतिनाशो 'मेनेऽसन्तमिवात्मान'मिति वाक्योक्त इव । अत्र हेतुः तदेह इत्यादिः । तत्र यथेतिभाष्यं विवृण्वन्तिसा अतस्तादृशा इति । तथान्यत्रापीति भाष्यविवरणं तथा सौषु-विकेत्यादि । अन्वित्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म किश्चेति । 'अनुस्मरणाद्य' इत्युक्ते शाङ्करोक्तोपाधिनु-द्धिस्मरणमाकस्मिकं स्यात्तदर्थं लाघवाय सौत्रानुस्मृतिशब्दपुरःसरं व्याकुर्वन्तिस्म अनुस्मृत्याद्य इति । 'बुद्धेर्गुणेनात्मगुणेन चैव आराग्रमात्रो ह्यपरोपि दृष्ट' इति श्रुतेर्जावोपाधिबुद्धेर्भृत्तयः । आदिना पूर्वदः-ष्ट्रस्मरणानुन्यवसायस्मृतस्मरणे । च एचेति । अन्ययोगन्यवच्छेदकः । बुद्धौक्यमिति । बुद्धौक्यमे-वादाय । जीवैक्ययोगन्यवच्छेदकैवकारः । स एवेति । अन्ययोगन्यवच्छेदक एवेति । नान्यः समायातीति । गङ्गेत्यादिभाष्यस्य गङ्गाप्रवहणजले प्रवहणिकययैक्यपाप्ते जले । कर्मादीनां सम्ब-न्धसामान्यविवक्षायां षष्टी । गङ्गाम्बवपुस्तद्वदित्यप्यर्थः । स्नुच्छोदीति । आदिनाघात इत्युक्तम् । तत्त्विति । तत्तत् च यत् इतरत् तत्तदितरत् । कर्मधारयः । तस्यानिश्चायिका । साधारण्येव, नतु तत्तिद्विषयिकाऽसाधारणीत्येवकारार्थः । सापि विचारकस्य, अविचारकस्य तु राजामरुवत्सर्वापि । नान्यतरेति । तयोस्तयोः संशयविषययोरन्यतरस्य निश्वायिका । ततश्च तयोः संशायिकेति सर्वेत्यु-

मुग्धे मुग्धभावे अर्धसम्पत्तिरेव, न सर्वा। निह मुग्धस्य यज्ञादाविधका-रोऽस्ति। पूर्वप्रवृत्तानि तु जीवनाधिकारात् क्रियन्ते। लौकिकव्यवहारोपि नापूर्वः सिध्यति। पूर्वोक्तहेतुसद्भावे तु न कोपि दोषः। अतो मुग्धे अर्धसम्पत्तिः पूर्वेव, नोत्तरा। क्रुत एतत्। परिशेषात्। स एव वा, न वेति निश्चयप्रमाणानामभा-

### भाष्यप्रकाशः ।

कथमधेंत्याकाङ्कायामेतदेव च्युत्पादयन्ति न हीत्यादि । सुग्धस्येति । मूर्च्छोपरतावपि निवृत्त-पूर्वसंस्कारस्य ।

अयमर्थः । शास्तार्थवन्वाधिकरणे कर्तृत्वं जीवगतमेव, न त्पाधिगतमिति स्थितम् । अतः शब्दा विधयश्च जीवमेव विपयीक्चर्वन्ति । तत्र 'अर्था समर्थो विद्वा'नित्यादिनोक्तो यो यज्ञादाव-धिकारः, स मुग्धस्य तस्यापि नास्ति, अर्थित्वाद्यभावात्, अतोऽपूर्वाणि न क्रियन्ते । पूर्वप्रवृत्तानि त्विप्रहोत्तादीनि जीवनाधिकारात् क्रियन्ते । एवं लौकिकव्यवहारोपि पूर्व एव निर्वहति, नापूर्वः कोपि सिध्यति । असिद्धे च तस्मित्तत्र स वा, अन्यो वेति निर्णेतं न शक्यते । लोके अमरुशरीरे अन्यसेव, ब्रह्मवैवर्तब्रह्मखण्ड उपवर्हणगन्धर्वशरीरे तस्यैव प्रवेशसरणात् । वसिष्ठोपदिष्टविस्मृत-मन्त्रपूजादेक्तत्पत्था बोधनेनातिमुग्धताया अपि सारणाच । अतो यत्र मुग्धभावानन्तरं कर्मानु-स्मृत्यादिहेत्नां सद्भावः, तदा तु स एव तत्र जीव इति न कोपि शब्दादिविरोधदोषः । यत्र पुनरनुस्मृत्याद्यभावः, तत्र, अत उक्तदोषात् हेत्नां पूर्वेच संपितः, नोत्तरेत्यर्धेव विचारकस्य बुद्धिरित्यर्थः । अत्र पृच्छित क्कत इत्यादि । एतत् अर्थमिष क्कत इत्यर्थः । तत्रार्थसत्तायां हेतुं विवृण्वन्ति स एव वा न वेत्यादि । प्रसैक्तप्रतिषेधे यः प्रसक्तस्तदप्रतियोगी स परिशेषः ।

### रहिमः।

च्यते । शास्त्राधेति । गताध्यायेऽस्ति । एवेति । उपाधिव्यवच्छेदकः । तदेवाहुः नित्विति । जीवमेवेति । न तूपाधिम् । उक्त इति । किचच्छास्ते उक्तः । तस्यापीति । विचारकसापि । पूर्वेतिभाष्यं विवृण्वन्ति सम पूर्वप्रवृक्तानीति । जीवनेति । 'यावजीवमिष्रहोत्रं जहोती'ति श्रुत्या ।
ठौकिकेतिभाष्यं विवृण्वन्ति एवं ठौकिकेति । पूर्वे एवेति । अपूर्वयोगव्यवच्छेदकः । सिध्यनीति । पूर्वकर्मवदपूर्वकर्मणि विध्यभावान्न सिध्यति । तस्यैवेति । गन्धर्वस्य । एवकारेण नान्यस्य ।
विसिष्टेति । गन्धर्वस्य । पूर्वोक्तितिभाष्यं विवृण्वन्ति सम अतो यन्नेति । सा एवेति । हेतुसत्त्वे
साध्यसत्त्वनियमादेवकारः । न कोपीति । साधारण्यादिहेत्वाभासक्तपोपि । शब्दादिसहानवस्थानठक्षणविरोधक्तपो दोषः । अत इतिभाष्यं विवृण्वन्ति सम यन्न पुनिरिति । गन्धर्वे । उक्तेति ।
शब्दादिविरोधदोपात् । पूर्वेवेति । कर्मक्तपा । एवकारः उत्तरानुस्मृत्यादियोगव्यवच्छेदकः । तेनार्धा
कर्मसम्पत्तिः । नोत्तरेति । अनुसमृतिशब्दविधिक्तपा । नेत्येवभेवकारव्यवच्छेदोत्तरा सम्पत्तिक्ता ।
तेनार्धसम्पत्तिरंशसंपत्तिः । अर्धसम्पत्तित्वेनार्धसम्पत्तिस्वीकारः । अर्धमपीति । अपिनांशक्तं गौणार्धम् ।
अर्धसन्तायामिति । गौणमुख्यार्धसत्तायाम् । हेतुं विशेषम् । स वान्यो वेत्युक्ते संशय एवकारघटितत्वे प्रत्यभिन्नेत्याशयेन विवृण्वन्ति सम अस्तुते पूर्वसूत्र एक्यं हेतुचतुष्टयकं तस्य प्रतिषेधः
नवेति द्वितीयकोट्युक्तः । तस्मिन् सति यः प्रसक्तोऽभावः तत्प्रतियोगिहेतुचतुष्टयकमैक्यम् । तदप्रतियोगी

१. प्रसक्तेत्वत्र प्रस्तुतेति रहिमपाठः।

# वाद्रथीत् सन्देहोऽचिशाष्यते । तसात् सन्देहान्मुग्धे अर्धप्रतिपत्तिः ।

### भाष्यप्रकाराः।

प्रकृते च स एवायं न वेति सन्देहे एकतरिश्रयजनकप्रमाणानामभावात् सन्देह एवार्थािक्षिधाप्रतियोगित्वेनावशिष्यते। अतः स एव परिशेष इत्यर्थः। सिद्धमाहः तस्मादित्यादि। उक्तविधात्
परिशेषरूपात्सन्देहान्मुग्धेऽर्धप्रतिपत्तिर्ध ज्ञानं विचारकस्य, तसादेव पूर्वा संपत्तिः, न तु निश्रयात्।
अतो मुग्धदृष्टान्तेन न सोषुप्तिकसिद्धान्तभङ्ग इत्यर्थः। किश्च, अत्र प्रतिपत्त्यादिपद्मनुक्त्वा यत्
सुंपत्तिपद्मुक्तम्, तेन मुग्धे मूर्च्छितेऽर्धसंपत्तिः। यथा नाडीषु सतो नैकट्यात् दुःखाभावमात्ररूपार्धसंपत्तिः, तथेति बोध्यते। तेन कालीयदमनस्थले मूर्च्छितस्यार्धसंपत्त्या इन्द्रियाणां प्राणानां च
पुनरागमनं यदुक्तम्, तदिष न विरुध्यत इति बोधितम्। अनुस्मृत्या च स एव जीव इस्थि।
अविचारस्तु जीवावस्थाभावत्वादेवेति च। एवमत्र प्रासङ्गिकपरिहारेण सुषुप्तेः प्रबुद्धः स एव, न
त्वन्य इति निर्णीतम्।

अन्ये तु। असिन् स्त्रे मुसलाद्यभिघातजन्यां मूर्च्छा विचारयन्तो, 'जाग्रत्स्वमः सुषुप्त'मिति तिस्रोऽनस्या चृहदारण्यके जीवस्योक्ताः, ताः पूर्व विचारिताः, उत्क्रान्तिश्रतुर्थी, साग्रे विचार- यिष्यते, इयं तु न जाग्रत्स्वमयोरन्तर्भवति, ज्ञानाभावात्, नापि सुषुप्तो, निमित्तभेदादाकारभेदाच, नापि मरणे, प्राणोष्मणोरुपलम्भात्, अतः परिशेषादियं पञ्चमीत्याहुः।

### रिक्षमः।

स एव वा नवेति सन्देहः स परिशेष इत्यर्थः । सन्देह इति । प्रत्यभिज्ञाविषयविषयके सन्देहे द्वितीय-कोटिसहिते । कोट्योरेकतरिनश्चये प्रमाणानां राज्दयोगिप्रत्यक्षानुमानानामभावात् । सन्देह एवेति । एकतरयोगव्यवच्छेदकैवकारः । स एचेति । सन्देहः । एवकारः पूर्ववत् । अर्ध ज्ञानमिति । सन्देहार्ध स एवेति ज्ञानम् । तस्पादेव अर्धज्ञानात् । एवेति । कर्मयोगव्यवच्छेदकः । गौणत्वात् । किञ्च, नतु स एवेत्येकविषयकान्निश्चयात् । पूर्वोत्तरीयभावाभावात् । अत इति । आभ्यां सन्देहात् परिशेषरूपात् निश्चयाभावाचेत्यर्थः । सुर्घेति । सुष्ठुितः स एवेत्यैक्यवती कर्मानुस्मृतिशब्दविधिभ्यः सैवेयं दीपमालिके-तिवत् । अस्य सौष्ठुप्तिकसिद्धान्तस्य । सुरधदृष्टान्तेन सुषुप्तिः न स एवेसैक्यवती । परिशेषात् । मुग्धवदिति सत्प्रतिपक्षाद्भङ्गो नेत्यर्थः । किञ्च, अञ्चेति । सूत्रे । तेनेति । सत्स्मारकेण सम्पत्तिशब्देन । 'सता सौम्य तदा संपन्नो भवती'त्यत्र सत्सम्पत्तिरित्यत्र च सम्बन्धावधारणादेकसम्बन्धिज्ञानमपरसम्ब-निथस्मारकमिति सत्स्मारकत्वम् । हेतुचतुष्टये कर्मरूपार्धसम्पत्तिः स एवेत्यर्धसम्पत्तिः सन्देहे । मोक्षे-र्धसम्पत्तिं दृष्टान्तेनाहुः यथेति । दुःखेति । 'दुःखाभावः सुखं चैव पुरुषार्थद्वयं मत'मिति मोक्षेर्ध-सम्पत्तिर्द्वः खाभावरूपा । असौत्री नात्र दार्ष्टान्तिके सन्देग्धव्या । मुचिछतस्येति । नन्दादिषु यस्य-कस्यचिन्सुग्धस्य त्रिविधार्धसम्पत्तिः । यदुक्तमिति । श्रीभागवते यदुक्तम् । नतु नन्दादीनां गर्गोप-दिष्टानां कुतो न 'नारायणसमो गुणै'रित्यस्य विचारो मोहजनक इत्याशक्र्याहुः अविचार इति। विचारस्य न जीवावस्थात्वम् । प्रकरणं तु जीवावस्थानामिति भावः । एवकारो मोहयोगव्यवच्छेदकः । अत्रेति । सूत्रद्वये । प्रासङ्गिक आशङ्काविषयस्तस्य परिहारेण । स एवेति । उक्तद्वितीयकोटिकः । नत्वन्य इति । प्रथमकोटिको नेत्यर्थः । निमित्तेति । मूर्च्छाया मुश्राठाद्यभिघातो निमित्तम् । सुषुप्तौ तु तमः । 'न किञ्चिदवेदिष'मिति तमःकार्याज्ञानकथनात् । इति भेदात् । उपेति । मूर्च्छायां

न तत्र प्राणायनविघातकृता मूर्च्छा विचार्यते। तस्याः प्राणधर्मत्वात्। यथा बाल्यं रारीरधर्मः। व्यर्थश्च विचारः। जीवावस्था एव हि विचार्यन्ते। केवलसाक्षि-वादस्तु न ब्रह्मवादः। तस्मादेक एव जीवः स्वप्नादिदोषसम्बन्धरहितस्तादशजन्म-

### भाष्यप्रकाशः।

तत् द्पयन्ति न तन्त्रेत्यादि । तत्रावस्थासु इन्द्रियादिस्थानभूतगोलकाभिघातकृता मूर्च्छा तु न विचार्यते, तस्याः प्राणानां स्वस्थानपरित्यागेन जायमानतया प्राणधर्मत्वात्, अतो यथा बाल्यं शरीरधर्मो न विचार्यः, तथेयमपि । किञ्च, अयं व्यथीं विचारः । यथा भवन्मते नाड्यः पुरीतद्वा सुषुप्तिस्थानमिति विज्ञानेन न किञ्चित्प्रयोजनम्, तथेतज्ज्ञानेनापि न किञ्चित् प्रयोजनम् ।

यत् पुनर्भामत्याम्, एतस्या अवस्थान्तरत्वे तत्प्रविलयाय यत्नान्तरमास्थेयमित्येतद्विचारप्र-योजनमुक्तम्। तदिप तदा युज्येत, यदि स्त्राणि संसारव्यवहाराय प्रवृत्तानि स्युः। आराज्ज्ञानोप-योगस्त शरीरारोग्यस्थाप्यस्तीति वयसः स्थापनमिष स्त्रे विचारयेत्। अतो न किञ्चिदेतत्।

नच जीवस्य केवलं साक्षित्वात् सर्वा अप्यवस्थास्तदुपाधीनामेवेति प्राणावस्थारूपाया अस्या अपि विचारे को दोष इति वाच्यम् । यतः केवलसाक्षिवादो न ब्रह्मवादः । 'सुषुस्युत्क्रान्त्योभेंदे-ने'त्यत्र सम्यङ्निवारितत्वात् । अतोऽस्या जीवावस्थात्वाभावाद्वृथैवैतद्विचार इत्यस्य स्वस्य सुप्रस्यिकरणशेषत्वमेव युक्तमित्यर्थः ।

भास्कराचार्येस्तु केवलसाक्षिवादेऽन्यहूषणमुक्तम् । येपामीश्वर एव साक्षात् संसारीति दर्शनम्, तेषां न पूर्वपक्षोऽवकल्पते, न सिद्धान्त इति । तथाच 'स एव त्वि'ति सूत्रवैयर्थ्यापात इति तेषामाश्चयः ।

सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि । यसादिसिन्निधिकरणे यः सुषुप्तो भवति, स एव प्रबुध्यत इति सिद्धम्, पूर्वीधिकरणे च स्वमादेर्मिध्यात्वम्, पूर्वपादे च योग्यशरीरावाप्तिप्रकारः सिद्धः, तसादेक एवेत्यादिना यदुक्तम्, तत् सिद्धमित्यर्थः ।

भिश्चस्त । एतां मूर्च्छा सुषुप्तिविशेषत्वेनाङ्गीकृत्य, सुग्धे अस्पष्टज्ञाने पुरुषे अर्धसंपत्तिरूपा

तथा । न तत्रेत्यादीति । नत्वत्रेत्यपि कचिद्राष्यपुस्तके पाठः । तस्या इति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तस्या इत्यादि । मूर्च्छायाः प्राणपित्यागेनेत्याद्यग्रे स्पष्टम् । यथेतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म अतो यथेति व्यथं इतिभाष्यं विवृण्वन्तिस्म किश्चेति । इत्येतदिति । इत्येतज्ज्ञानं विचारप्रयोजनम् । आरा-दिति । संसारव्यवहाराय प्रवृत्तानीत्यङ्गीकार आराज्ज्ञानोपयोगः दूर्ज्ञानोपयोगः । द्वारीरेति । वयसः स्थापनस्य । अतो न किश्चिदेतत् । किन्तु जीवावस्था एव विचार्यन्त इति । एवकारेण प्राण्चर्मयोगव्यवच्छेदः कियते । केवछेति भाष्यं विवरीतुमाहुः नचेति । एवेति । साक्षियोगव्यवच्छेदकः । विवृण्वन्तिस्म यतः केवछेति । सुषुप्त्यधीति । तव मते तथा । एवेति । अवस्थात्रयप्रसिद्ध्या तुरीयाकाङ्कायां चतुर्थीति, नतु पत्रमीत्येवकारः। इश्वर एवेति । अवधारणविषय ईश्वरः । साक्षादिति भिन्नजीवः, न संसारी । न पूर्वपक्ष इति । स एवान्यो वा प्रतिबुध्यत इत्यनियमरूपः पूर्वपक्षो न, तथा स एवेति नियमरूपसिद्धान्तो न । पूर्वपक्षस्थान्यो वेति भेदघटितत्वात् । सिद्धान्ते स एवेतस्त्र भेदघटितान्ययोगव्यवच्छेदकैवकारघटितत्वादवकल्पत इत्यर्थः । तथाचेति । स एवेतिस्त्र-विषये भास्करभाष्ये च । तथामिति । भास्कराचार्याणाम् । एक एवेति । भाष्येण । भिक्षुरिति । भगवान् भिक्षुः । अर्धसंपत्ति । सुख्महमस्वाप्तिसर्थं सम्पत्ति । इयमेव अस्पष्टज्ञानम् ।

# युक्तो भगवज्ज्ञानरहितो ज्ञानाधिकारीति सिद्धम् ॥ १० ॥ इति तृतीयाध्याये द्वितीयपादे तृतीयमतः प्रबोध इत्यधिकरणम् ॥ ३॥

### साष्यप्रकाशः।

सुपुप्तिर्भवति, यथा संप्रज्ञातासंप्रज्ञातमेदेन योगो द्विविधो भवति, तथा सुषुप्तिरपीति । इमां च ब्रह्मण्यर्धसंपत्तिरूपां सुपुप्तिमधिकृत्य, 'आनन्दश्चक् चेतोग्रुखः प्राज्ञः' 'जाप्रत्स्वमसुषुप्रयादिप्रपश्चं यत् प्रकाश्चत' इत्यादिश्चतयः प्रवृत्ता इत्याह ।

तन्न। श्रुतीनां या प्रदृत्तिः, सा नाडीषु सुषुप्तिमादायाप्युपपद्यमाना न मोहावस्थामपेक्षत इति न श्रुतिभ्यस्तत्रान्तर्भावः शक्यवचनः । सुखदुःखमोहानुस्मृतीनां रोमहर्षवेपथुवैक्रत्यादीनां च दर्शनेन सुषुप्तेः सकाशाद्धेदस्य स्वयमेवाङ्गीकारात् तस्याः सुषुप्तावन्तर्भावोपि हेत्वभावः । नचायोगिनां जीवदशायां वृहद्रारण्यकेऽवस्थात्रयस्यैवोक्तत्वाञ्जाग्रत्स्वभयोर्वेलक्षण्ये परिशेषात् सुषुप्तावन्तर्भाव इति युक्तम् । परिशेषस्य मरणार्धसंपत्तावपि तौव्यात् । नच पुनक्रत्थानान्न मरणेऽन्तर्भाव इति वाच्यम्। नामभ्रान्त्या यमद्तनीतानामपि पुनक्त्थानात् । पष्टस्कन्धे चित्रकेतुसुतस्य पुराणान्तरेषु सावित्री-पत्युः सत्यवतश्च पुनक्त्थानकथनाच ।

अतो मरणं सर्वप्राणदेहसंबन्धोपरितः, मूर्च्छा तु स्रक्ष्मप्राणदेहसंबन्धाविश्वतिरिति रामानु-जाचार्योक्तमेवात्र युक्तम् । परमेतद्विचारस्यात्र प्रयोजनं तैरिप नोक्तम् ।

माध्वास्तु भिक्षुवदेवाङ्गीकुर्वन्ति ॥ १० ॥ इति तृतीयमतः प्रबोध इत्य-धिकरणम् ॥ ३॥

### रहिमः।

सम्प्रज्ञातेति । सबीजनिर्वीजसमाधिः । 'परो हि योगो मनसः समाधि'रिति वाक्यात् । तत्र शब्दार्थ-ज्ञानविकल्पे संकीर्णा सवितर्का समापत्तिः । तन्त्रेति । समापत्त्योर्मध्ये । स्पृतिपरिशुद्धौ स्वरूपशून्येवा-र्थमात्रनिर्मासा निर्वितर्केति तयोर्लक्षणे । इसामिति । सम्प्रज्ञातसमाधिवदस्पष्टज्ञानरूपाम् । आन-न्द्रभुगिति । सुखमहमस्वाप्समित्यर्धे सुखत्वेनानन्द्रभुक् मनोबुद्धिचेतस्स सुषुप्तिश्चेतोसुखः चेतउपाया चेतःकरणा । प्राज्ञस्त सुष्रप्रिसाक्षी । यदिति । यदन्ययं प्रकाशते । अत्र यदन्ययं प्राज्ञः । इत्यादीति । आदिना 'यत्र न कंचन कामं कामयते न स्वप्नं पश्यती'ति । वितण्डां वारयन्ति स्म न मोहेति । मूर्च्छावस्थां नापेक्षते । तत्रान्तरिति । अवस्थात्रये मूर्च्छान्तर्भावः । रोमेति । आदिना स्नेहः । स्वयमिति । भगवता भिक्षुणैव । नान्येन युक्तिं सहपक्षकेण । तस्या मुर्च्छायाः । एवेति । अन्याव-स्थान्यवच्छेदकः । मृच्छी सुषुहयन्तर्भूता । अवस्थात्रयबोधकबृहदारण्यकात् । जाग्रत्स्वप्नवैलक्षण्यप-रिशेषवत् इत्यनुमानमाहः नचायोगिनामिति । अयं हेतुः हेतुतावच्छेदकलाववे उक्तो हेतुः। परिशेषादिति । शङ्कराचार्यजाग्रत्स्वप्तवदिति स्फुटम् । अतः सन्देहात् सुषुप्तौ स्वप्तवजाग्रतोप्यन्त-र्भावः । अयं दृष्टान्तः । सुषुप्तावित्यादिसाध्यम् । स्मरणादिति सौत्रात्स्मरणात्त्रमाणात् संज्ञयार्ध-सम्पत्तावि । तौल्यादिति । एककोटिकस्य । एवं कृते मूर्च्छाया मरणेन्तर्भावः वैद्यके प्रसिद्धः । 'मूर्च्छायां चतस्रो गुटिकाः संजीविन्या देया' इति । जीवनसंभावनाकर्त्री संजीवनीति । तत्र शङ्कते न चेति । यमेति । नृगाजामिलप्रभृतीनाम् । पुनरूतथानेति । मृतस्य । एवाचेति । मूर्च्छाविषये-Sन्ययोगव्यवच्छेदः कियते । रामानुजाचार्यवचनात् । तद्यक्तम् । एवेति । अन्यप्रकारयोगव्यव-च्छेदकः॥ १०॥ इति तृतीयमतः प्रवोध इत्यधिकरणम् ॥ ३॥

# न स्थानतोपि परस्योभयलिङ्गं सर्वत्र हि ॥ ११ ॥ (३. २. ४.)

इदानीं विषयनिर्धारार्थ ब्रह्मस्रह्णं विचार्यते । तत्र प्रथममन्योन्यविरुद्ध-वाक्यानां निर्णयः क्रियते । तद्र्थमेतावत् सिद्धम् । समन्वयाविरोधाभ्यामेकमेव ब्रह्म प्रतिपाचत इति । तत्र यथा कार्यविरोधः परिहृतः, एवं ब्रह्मधर्मविरोधोपि परिहरणीयः । अन्यथा अवोधकता स्यात् । तत्र स्वगतधर्माणामविरुद्धानामग्रिम-पादे विचारः । जडजीवधर्मत्वेन प्रतीतानामत्र विचारः क्रियते ।

### भाष्यप्रकाशः

न स्थानतोपि परस्यो भयिति इं सर्वेत्र हि॥११॥ प्रस्तूयमानस प्रन्थस सङ्गितं वदन्तः प्रयोजनमाहुः इदानीमित्यादि । ज्ञानाधिकारिविचारोत्तरं ज्ञानविषयनिर्धारो युक्त इति तदर्थम्यसरसङ्गत्या ब्रह्मणो विविद्यतज्ञानविषयस्य स्वरूपं पादशेषणाप्रिमपादेन च विचार्यत इत्यर्थः । एतेन विचारेणोपनिषदां ब्रह्मबेधिकताप्रकारो ज्ञातो भविष्यतीति तदर्थोऽयं विचार इति बोधितम् । नन्वसिन्नधिकरणे वाक्यविचारो दृश्यते, न तु स्वरूपसेत्याशङ्क्य एतद्धिकरणप्रयोजनमाहुः तत्र प्रथममित्यादि । प्रथममिति । स्वरूपविचारात् पूर्वम् । ननु ब्रह्मस्वरूपनिर्णयः प्रथमाध्याय कृतः, विरुद्धवाक्यनिर्णयश्च द्वितीयाध्याय इति किं पुनस्तिनधीरणादिनेत्यत आहुः तदर्थ-मित्यादि । तदर्थमिति । स्वरूपनिर्धारार्थम् । तथाच कार्यमन्यस्य न भवति, किन्तु सर्व ब्रह्मण एव कार्यमिति तत्र निर्धारात् सर्वत्र वेदान्तेष्वेकनेव ब्रह्म प्रतिपाद्यत इत्येतावत् सिद्धम् । द्वितीयोक्तो विरोधपरिहारोपि तद्विषयनिर्धारार्थत्वेनैव फित्रतः, न तु ब्रह्मस्वरूपनिर्धारार्थत्वेन, ब्रह्मसंविरोधस्थापरिहृतत्वात् । अतस्तत्र यथा कार्ये अन्यजन्यत्वकृतो विरोधः कारणक्य-निर्धार्थ परिहृतः, एवं कारणभूतब्रह्मस्वरूपनिर्धारार्थ ब्रह्मपर्विरोधोपि परिहृरणीयः । अन्यथा सर्धमकं निर्धमकं वा, जीववत् सदौपं वा, यावदोषरिहतं वेत्यादिसन्देहानपायादवोधकता वाक्यानां स्यात् । अतस्तिवृत्तस्वर्धितं निर्धारणमित्यर्थः ।

एवं विचारावश्यकत्वं प्रतिपाद्य तत्रावान्तरविषयं विभजन्ते तत्र स्वगतेत्यादि । अविरुद्धानामिति । परस्परविरुद्धत्वेपि भगवदीयत्वेन प्रतीततया स्वरूपाविरुद्धानाम् ।

### र डिमः।

न स्थानतोषि परस्योभयित इं सर्वत्र हि ॥ ११ ॥ अवसरेति । समन्वयेऽविरोधेन स्थिरीकृते विषयनिर्धारः प्रसङ्गसङ्गत्या युक्तः, परन्तु अनिधकारिहृदये न स्फुरतीति प्रतिवन्धकीभूताधि-कारिचिन्तानिवृत्तौ सत्यामवरयवक्तव्यत्मवसर उक्तः । आवृत्तौ गौरविमत्यवसरसङ्गत्या । विव-स्थितिति । परम्परासम्बद्धधर्मिसाक्षात्सम्बद्धधर्मिविषयकज्ञानविषयस्य । झ्रह्मण एवेति । एवकारेण सांस्थादिस्मृत्युगप्टब्धप्रधानादिव्यवच्छदः । तन्त्रेति । प्रथमद्वितीयाध्याययोः । तन्त्र यथेति भाष्यं विवरीतुमाहुः द्वितीयोक्त इति । तद्विषयेति । वाक्यविषयनिर्धार्गर्थत्वेन । एवेति । ब्रह्मस्हरूपनि-धार्रार्थत्वव्यवच्छेदकः । झ्रह्मधर्मेति । द्वितीयाध्याये तथा । विवृण्वन्ति स्म श्वानत्तन्त्रेति । तत्र द्वितीयाध्याये वद्या । विवृण्वन्ति स्म श्वानत्तन्त्रेति । तत्र द्वितीयाध्याये वद्या विवृण्वन्ति स्म श्वान्यम्भिति । क्रप्मह्रपं चिति ब्रह्मधर्मेति । क्रप्मह्रपं चिति ब्रह्मधर्मेति । क्रप्मह्रपं चिति ब्रह्मधर्मेति । क्रप्मह्रपं चिति । अदिना ह्रपमह्रपं चेति सन्देहः तेपामनपायात् । तत्तद्धर्मप्रकारकवोधकता तत्प्रतियोगिता-व्राच्य र १० १०

तज्ञ कचिज्जडजीवधर्मा भगवति बोध्यन्ते, कचिन्निषिध्यन्ते । यथा 'सर्व-कर्मा सर्वकामः'।

नचैते जीवधर्मा एव न भवन्तीति वाच्यम्। उचावचकर्मणां कामानां च जीवगतत्वप्रतीतेः। 'नेतरोऽन्यपत्ते'रिति सर्वत्र वैलक्षण्यस्योक्तत्वात्। कार्यवि-शेषधर्माणां कारणे वक्तुमशक्यत्वात् । नच कारणधर्मा एव सर्वे कार्ये अंशे वा प्रतीयन्त इति वाच्यम् । 'अस्थलमन्षिव'खादिवाक्यैः प्रापत्रिकसर्वधर्मवैलक्ष-ण्यस्योक्तत्वात ।

अत्र केचिद्विरोधमेवमाहः। सर्वत्र कारणत्वात् भगवानस्ति।ततश्च अस्थूले अस्थृतः, अनणावनणुः, उचावचकर्तभुचावचकर्ता, उचावचकामे उचावचकामः, पृथिव्यां सर्वगन्धः, जलादावगन्धः। एवं रसादिषु। एवं स्थानतः परस्योभय-लिङ्गमुपपचते।

एवं विषयं विभज्य प्रस्तुताधिकरणविषयादिकमाहुः तन्त्र कचिदित्यादि, निषिध्यन्त इति । अस्थलादिवाक्येषु निपिध्यन्ते । तथाच विरुद्धवाक्यद्वयदर्शनात संशयः । किम्रुभयलिङ्गं ब्रह्म, अन्यतरलिङ्गं वेति ।

पूर्वपक्षमाहुः नचेत्यादि । प्रकरणावरुद्धत्वानेति न वाच्यमित्यर्थः । तत्र हेतुः उचावचे-त्यादि। प्रतीतेरिति। प्रत्यक्षादेव प्रतीयमानत्वात्। नच श्रुत्यपेक्षया ठौकिकप्रमाणस्य निर्वेठत्वात् तस्य आन्तत्वभिति वाच्यम् । 'नेतरोऽनुपपत्ते'रित्यादिस्रत्रेषु सर्वत्र जीववैलक्षण्यस्थोक्तत्वात् सर्वकामत्वादीनां ब्रह्मधर्भत्वे जीवसालक्षण्यापन्या शाक्तस्यापि विरोधात् । कार्यकारणव्यवहार-भङ्गापत्या कार्यविशेषपर्गाणां कारणे वक्तमशस्यत्वात् । शेपं स्क्रुटम् । तथाच धर्मविधेरुपासनार्थ-तयोपचाराद्पि नेतुं शक्यत्वान्निपेधस्य तु प्रयोजनान्तरशून्यतया स्वरूपवोधनमात्रफलकत्वेनान्यथा नेतमशक्यत्वान्निर्विशेषिङ्कभेव प्रतिपत्तव्यमिति प्राप्तम् ।

तत्र सूत्रं व्याकुर्वन्ति अञ्चेत्यादि।

### रिश्तः।

काभावो वाक्यानां स्यादित्यर्थः । प्रकरणेति । ब्रह्मप्रकरणावरुद्धत्वात् । एवेति । अनुमानयोगन्य-वच्छेदकः । न चैतिभाष्यं विवरीतुमाहुः नच श्चनीति । तस्येति । अंशांशिनोरभेदे सति वैलक्षण्यस अत्रसेतुः । विवृण्वन्ति स्म नेसरेति । आनन्दसयाधिकरणे व्याकृतानि । सर्वेचेति । जीवे जडे च । शास्त्रस्येति । 'नेतरोऽनुपपत्ते'रित्यादेः । कार्येतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म कार्येति । कार्यविद्योषेति । सर्वकर्मसर्वकामादीनाम् । पूर्णत्वेन तत्राभावात् , नतु कार्यत्वादीनाम् । 'अजायमानो बहुधा विजायते' इति प्राकट्यरूपामुत्पत्तिमादायांशतस्तेपां रात्त्वात् । स्कुटमिति । एवेति । नैयायिकप्रवादादेवकारः । अंदा इति । 'यथाग्रेः क्षुद्रा विस्फुलिङ्गा व्युचरन्त्येवमेवास्मादात्मनः सर्वे जीवाः सर्व आत्मान' इति पृथगुपदेशात् । भापश्चिकेति । नञः पर्युदासार्थत्वात्तथा । एवं शेपं स्फुटमित्यर्थः । पर्युदासः सदग्राही । अस पूर्वपक्षत्वं स्फुटयन्ति स्म तथाच धर्मेति । धर्मविधेरिति । 'सर्वकर्मा सर्वकाम' इति भाष्योक्तोभयक्रोडीकारेण यो धर्मविधिः 'ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेते'ति धर्मेकदेशधर्मविधेः । 'धर्मं चरे'ति विधेर्वा । सर्वकर्मत्वेन सर्वकामत्वेन ब्रह्मोपासनार्थतया सामान्यविशेषभावसम्बन्धरूपोपचा-राच्छक्यसम्बन्धात् । शक्यसम्बन्धो रुक्षणा । एवेति । आरोपापवादसङ्गतिसत्त्वादेवकारः । तत्रेति ।

अथवा । कारण एव रूपमरूपं चावच्छेद्भेदेव अचिन्त्यसामध्योद्वा । अन्यथा असतः सज्जननप्रसङ्ग इति अपिना संगृहीत इति ।

एतदुभयमपि न । कुतः । सर्वत्र हि । सर्वत्रैतादृशं रूपं भगवत उपदि-इयते । हि युक्तोऽयमर्थः । भगवत्स्वरूपप्रतिपादकानि हि एतानि वाक्यानि,

### भाष्यप्रकाशः।

केचित् ब्रह्मवादैकदेशिन ऋषयो वश्यमाणरीत्योभयिलङ्गाविरोधं व्युत्पाद्यन्ति । 'यतो वा इमानि' 'सदेव सौम्ये'त्यादिभिर्भगवत उपादानत्वस्य सिद्धत्वात् सर्वत्रोपादेये द्यार्थे अगवानस्तीत्य-विवादम्। ततश्च यथा पार्थिवकारणभूता पृथिवी घटपटस्तम्मादिषु कार्येषु निमित्तवशात् तत्तद्रपतां धत्ते, तथा भगवानप्यरथूलादिषु द्रव्येषु, रसादिषु च गुणेषु, तत्तद्रपतां धत्ते इत्येवं स्थानधर्मरूपं तत्तिष्ठिङ्गं परसिन् भासत इति परस्योभयिलङ्गग्रुपपद्यत इत्येकं मतम्।

अथवेत्यादिनोक्तं द्वितीयं मतम् । अवच्छेद् भेदेनेति । अवच्छिद्यत इत्यवच्छेदः प्रदेशस्तेन । तत्र युक्तिस्त्वचिन्त्यसामध्येम् । भाष्ये वाशब्दो वाक्यालङ्कारे । पूर्वोक्तरीत्यान्यथा- ङ्गीकारे तु स्थानस्य कार्यत्वात् स स धर्मस्तत्र तत्र स्थाने कृत आगत इति विमर्शे कारणस्य तद्धम्वत्ताभावेन कार्ये तस्यासतः सत्ता स्थात् । तस्रात् तद्विहायेवं तत्तद्वच्छेद्भेदेनाचिन्त्य- सामध्यीद्भयलङ्कत्वसुपपादनीयमिति । तद्दिसपिना संगृहीतम् ।

एवं स्थानतोषीतिपदद्येन तदुभयमनुवद्त्रिषेधित नेत्येनेन । तत्र हेतुः सर्वत्रेति । तं व्याकुर्वन्ति सर्वत्रेत्यादि । ननु तत्तद्वाक्येषु तत्तिलङ्गताया एव श्रवणात् सर्वत्रेताद्द्यारूपोपदेशस्य चाश्रवणात् कथं युक्तत्विमत्याकाङ्गायां तद्याकुर्वन्ति अगवदित्यादि । एनावीति । सर्वकर्मन्त्वास्थुलत्वादिवोधकानि ।

तथाहि । सर्वकर्मत्वादिवाक्यं तावत् , 'अथ खलु ऋतुमयः पुरुष' इति ऋतूपदेशं प्रकृत्य शाण्डिल्यविद्यायाम् , 'एष म आत्मान्तहृदय एतद्वस्रेतिमतः प्रेत्य संभवितासी'त्युपसंहारे

एवं पूर्वपक्षे सिद्धान्तस्त्रं व्याकुर्वन्ति अस्तीति । कार्यक्षपतया तदाधेयतया च । तेन 'तद्र्षं तत्र च स्थितं साकारव्यापकत्वाचे'त्युक्तेषु द्वयं द्रव्ये, साकारव्यापकं तु गुणे द्रव्येपीत्याश्येनाहुः अस्थूलादिष्वित । अस्थूलादिषु स्थानेषु रसादिषु च स्थानेषु । अथ्यवेत्यादिनेति । पूर्वत्र कारणक्षपस्य ब्रह्मणः कार्यस्थानत उभयिलङ्गमुक्तम् । अधुना कारणस्थानत उभयिलङ्गमाहुः अथ्यवेति । एवकारेण कार्यक्षपव्यवच्छेदः । रूपं मूर्तं अरूपममूर्तम् । मूर्तामूर्तन्नाह्मणेन । अन्यथेति भाष्यं विवृण्वन्ति सम अन्यथेति । अस्मात्प्रकारादन्यप्रकारस्य । अन्यथेतस्थान्यष्ट्या लुक् । तद्विह्मायेति । पूर्वपक्षं विद्वाय । अवेति । पृथिवीदेशेन रूपं वायुदेशेनारूपमिति देशभेदरूपावच्छेदभेदेन । पद्वृत्यवेति । नन्वेकमपि न पदं 'अव्ययादाप्सुप' इति 'सुन्लुकि लुकालुप्तत्वे नलुमताङ्गस्थ'त्यस्य प्राप्त्या कथं 'सुप्तिङन्त'-मित्यनेन पदलमिति चेत् । न । शब्दलक्षकत्वाद्धान्तेर्जीवधर्मत्वात् । तद्वुभयमिति । पक्षद्वयम् । एतेनैत-दुभयमिति भाष्यं विवृतम् । तत्तिङ्किङ्गताया इति । 'सर्वकर्मा सर्वकाम' इत्यादिषु सर्वकर्मत्वादिना तत्तिजीवादिषु तत्तच्छन्दस्य सामर्थ्यं शत्त्रयादि तस्य समूहस्यैव श्रावणात् । एवकारः शक्याद्यर्थव्यवच्छे-दक्कः । अर्थपदशत्त्यादिज्ञानानन्तरं गुरूपदेशादिसहकारणसाध्यत्वात् । तत्तिङ्किसमृहस्तत्तिङ्कता तसा इत्यर्थः । शब्दरूपमङ्गीकृत्य यत्किङ्गच्छान्दं वाङ्गीकृत्याह सर्वञ्चेति । युक्तत्विति । भगवदुपदेशरू-

# न त्वनुवादकानि । वैयर्थ्यापत्तेः ।

### अचिन्लत्वे ज्ञानानुद्यः। 'तमेव विदित्वातिमृत्युमेति' 'भत्तया माम-

भाष्यप्रकाद्याः।

तत्कतुविपयं ब्रह्मेव वोधयात । ऋतुश्रात्र नोपासना । शब्दान्तरात् । अन्यथा तद्वैयर्थ्यप्रसङ्गात् । किन्तु मननम् । एवमन्यान्यपि वाक्यानि 'अणोरणीया'नित्यादीनि जीवव्यतिरिक्तमात्मानं विषयीक्वर्वन्तीत्यस्थूलादिवाक्यवत् प्रमाणान्तरानवगतभगवत्स्वरूपप्रतिपादकानि, न त्वनुवादकानि । यदि हि तेषां स्थानगतधर्मानुवादकत्वं स्थात् , तदा तेष्रह्मज्ञानाभावात् तेषां वैयर्थ्यमेव स्थात् । न ह्योपाधिकानां धर्माणां तद्वत्त्रया ब्रह्मणो वा ज्ञानं मुक्त्यर्थमिति वक्तं शक्यम् । तथा सित दर्शनान्तरीयज्ञानादिषि सा स्थात् । ततश्च शास्त्रवेयर्थ्यपित्तः । नापि यथाकथित्रव्यक्षित्त्वन्ययेन ब्रह्मप्रतिपत्त्यर्थस् । तथा सित परस्परविरुद्धान् धर्मान्न बोधयेयुः । प्रतिपत्तिजननप्रति-वन्धकत्त्वात् । किश्च । असिन् वाक्येऽनुवादकत्वं संभवत्यपि न । 'ज्यायानाकाशा'दित्युक्तेः । न हि लोके आकाशाज्यायः किश्चिदस्ति स्थानम् , येन तद्वशाद्रह्मणि तदन्द्येत । दिक्कालात्मनां तत्समत्वात् । एवं सांख्यादिद्ध्या प्रकृत्यादिग्रहणेपि ततो नान्यस्य ज्यायस्त्वम् । ज्यायस्त्वं चात्र परिमाणादेव विवक्षितं ज्ञायते । अग्रे 'अणीयान् त्रीहे'रिति श्रावणात् । अतस्तत्प्रतिपादकत्वमेवात्र मन्तव्यम् । तथा सर्वकर्मत्वादिग्रतिपादकत्वमात् । निरङ्कशानां तेषामन्यत्राभावादिति । तस्यानात्र स्थानप्रयुक्तानुवादकत्वम् ।

एवं द्वितीयेपि मते, सामर्थ्यस्याचिन्त्यतया तस्याज्ञानात् तद्वतो ब्रह्मणोप्यज्ञानापत्तिः। रिक्षमः।

पार्थस्य युक्तत्वम् । तद्योति । ब्रह्मैबेति । अन्तर्हृदय इति लिङ्गादेवकारः । तद्वैयर्थ्येति । शब्दा-न्तरवैयर्थ्यप्रसङ्गात् । विषयीति । विरुद्धसर्वधर्माश्रयत्वेन विषयीकुर्वन्ति । अनिधगतार्थगन्तुत्वप्रमाणा-दन्यत् प्रमाणं प्रमाणान्तरं तदनवगतं यद्वह्यस्वरूपं विरुद्धधर्माश्रयं तस्य प्रतिपादकानि । हेतुभाष्यं विवृण्वन्ति स्म यदि हीत्यादि । ब्रह्मेति । किन्तु स्थानगतधर्मज्ञानात् । तेषां ब्रह्मज्ञानांशे वैयर्थ्यम् । एवेति । अवैयर्थ्ययोगव्यवच्छेदकः । नहीति । उपाधिः अस्थूलादिः स्थानं अस्थूलादेः । पृथिवीस्थानं सर्वगन्थस्य । जलादिस्थानमगन्थस्य । ताद्यधर्माणामौपाधिकानाम् । ताद्यधर्मवत्तया ताद्यास्थलाद्यौ-पाधिकस्थूलादिमत्तया पृथिव्याद्यौपाधिकसर्वगन्धादिमत्तया वा ब्रह्मणो वा ज्ञानम् । द्रशनिति। मायाविच्छिन्नं चैतन्यमीश्वरः इति ज्ञानात् । सांख्यदर्शनेऽसङ्गोपाधिकासङ्गपुरुषज्ञानात् । शास्त्रेति । अविरोधाध्यायसहक्रतोक्तोगपादकवेदान्तशास्त्रवैयर्थ्यापत्तिः । यथाकथमिति । औपाधिकेनापि प्रकारेण । अस्यां स्थूलायां शाखायां चन्द्र इति न्यायेन । शाखाद्रष्टारं चन्द्राद्रष्टारं प्रत्युक्तिः सूक्ष्मप्रतिपत्त्यर्था । प्रतिपत्तीति । नच विरुद्धधर्माश्रयत्वेन प्रतिपत्तिः । अन्यैरनङ्गीकारात् । तद्वशादिति । श्यानवशात् । तद्वनृद्येतेति । तदित्यव्ययम् । स्थानगतधर्मः । नतु नास्ति चेत्कथमाकाशाज्यायस्त्वेन स्थानं प्रतिपत्तव्यमिति चेत्, तत्राहः दिन्हारुति । प्रसिद्धं नैयायिकमते । दिशं प्रस्तुत्य सा चैका विम्वी नित्या चेति, तथा कालं ग्रस्तत्य स चैको विभ्रुनित्यश्चेति । तथात्मानं प्रस्तत्य स चैको विभुनित्यश्चेति । शब्दगुणकमाकाशिमत्याकाशात् ज्यायस्त्वम् । नैयायिकमते । सिद्धान्ते त अचिन्त्यश-क्तिमत्त्वादाकाशाख्यायःशब्दप्रवृत्तिः । तत इति । प्रकृत्यादेः । एवेति । ब्रह्मत्वादियोगव्यवच्छेदकः । अणीयानिति । अत्राणुपरिमाणम् । अतिशये ईयसुन् । तत्रवतीति । ब्रह्मप्रतिपादकत्वम् । एवकारेणानुवादकत्वयोगव्यवच्छेदः । अपीति । ब्रह्मणि मन्तव्यमित्यन्वयः । तेषामिति । सर्वकर्मत्व-सर्वकामत्वादीनाम् । नान्नेति । अत्र श्रुतिषु स्थानमस्थूलादि प्रयोजकं तत्प्रयुक्तं तद्गतधर्मानुवादकत्वं न

भिजानाति यावान् यश्चास्मि याद्दशः, ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विशते तद्नन्तरंभिति ज्ञानानन्तरमेव सायुज्यप्राप्तेः । नच 'यस्यामतं तस्य मतं मतं
यस्य न वेद सः, अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञातमविज्ञानतांभिति वाच्यम् ।
शास्त्रानारम्भप्रसङ्गात् । अयं च विरोधः परिहरणीयः । सर्वे हि विरोधा
अत्र चिन्त्यन्ते । नापि तत्तदुपादानभूतप्रदेशविशेषेणाविरोधः । अनुवादकत्वेन वैयर्थ्यापत्तेः । न च भगवति भेदोऽस्ति । प्रत्यारम्भ'मेकमेवा-

### भाष्यप्रकाशः।

तत्रथ 'तमेवे'त्यादिश्वत्युक्तसाधनाभावान्मोक्षस्याप्यप्राप्त्यापितः । भक्तयाभिज्ञानादेरिप वाधापितः स्यात्। नच 'यस्यामत'मित्यादावमतस्य मतत्वश्रावणादिचिन्त्यत्वेनामतत्वेपि सुखेन ज्ञानोदयसंभव इति वाच्यम् । तथा सित विचारश्चन्यानामिप ज्ञानसंभवेन विचारशास्त्रस्य वेदान्तरूपशास्त्रस्य वानारम्भप्रसङ्गात् । किञ्च । एतद्वाक्योक्तमंमततायां मतत्वं तदा बुद्धिगोचरीभवेत् , यदास्य वोधनप्रकारोवगम्येत, स एव तु नावगम्यते । वदतो व्याघातात् । अतोयमिप विरोधः परिहरणीयः । यतः सर्वे विरोधा अत्र चिन्त्यन्ते । अतो यावदस्य वोधनप्रकारो न व्युत्पादितः, तावत्पर्यन्तम् वोधकत्वान्नानेन ज्ञानं वक्तुं शक्यम् । किञ्च । नापि तत्तदुपादानभृतप्रदेशविशेषणाविरोधो युज्यते । ताव्यत्वस्य पृथिव्यादौ दर्शनात् वाक्यस्य लोकसिद्धानुवादकत्वेन वैयर्थ्यापत्तेः । नच पृथिव्यादौनां सांशत्वादंशमेदेन तथात्वम् , भगवतस्तु निरंशत्वात् प्रदेशमेदेनोपगम्यत इत्यनुवादकत्वाभावाच वैयर्थ्यमिति वाच्यम् । यदि भगवति स्वगतभेदो भवेत् , तरौ पत्रपुष्पादीनामिव, तदैवसुपगनतुं शक्यते । स तु नास्ति । प्रत्यारमभं यत्र यत्र ब्रह्म निरंपणमारभ्यते, तत्र तत्र (एकमेवाद्वितीय'मिति वचनात् । यदि सर्वत्रैकरूपता न स्यात् , तदा प्रत्यारममं तथा कथन-

रिहमः। किन्तु ब्रह्मप्रतिपादकत्वम्। अचिन्त्यत्व इति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म एवं द्वितीय इति । तमेवेति-भाष्यं विवृण्वन्ति स्म ततश्चेति।बाघेति।ज्ञानाभावेऽभिज्ञानवाधः। अभित इत्यस्य ज्ञानधर्मत्वात्।

भाष्ये ज्ञानानन्तरमिति 'विदित्वे'ति क्त्वान्तार्थः । क्रमादेवकारः । अन्यथा 'अतिमृत्युमेति विदित्वे'ति वदेत् । नचेतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म नचेति । ज्ञास्त्रेतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म तथा सतीति । विचारेति । मतपदोक्तं मननं विचारस्तच्छून्यानाम् । अयं चेति भाष्यं विवरीतुमाहुः किश्च एतदिति । वाक्योक्तिति । ममेदं मतिमिति ममतायां श्रुतिनिष्ठायाम् । अवगम्येतेति । अधोक्षजत्वातिरिक्तप्रकारः सर्वेषामाचार्याणां नूतनमार्गप्रवर्तकत्वात्तन्मध्ये कस्यचिन्मार्गत्वेन ज्ञायेत सर्वेः । वद्तत इति । मतममतिनिवदतो व्याघातः 'मम माता व ये'ति वाक्यवत् । विवृण्वन्ति स्म अतोयमपीति । यतो हीतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म यत इति । अन्नेति पूर्वपादे । उत्तरत्र च पादे । अस्येति विरोधस्य । बोधनप्रकारो विरुद्धसर्वधर्माधारत्वठक्षणः । विरोध्यस्य ज्ञानावरोधकत्वात् । नापीतिभाष्यं विवृण्वन्तिस्म किश्चेति । तत्तदुपादानेति । यथोद्भूतगन्धोपादानपृथिवीमृतप्रदेशरूपविशेषेण पाषा-णमृतप्रदेशेन चाविरोधो गन्धतदभावयोः । वैयथ्येति । ठोकेऽनिधगतार्थगन्तृत्वाभावेनाप्रामाण्यात्तथा । न चेतिभाष्यं विवरीतुमाहुः न चेति । विवृण्वन्ति स्म भगवत इति । इत्यन्विति । इति उक्त-प्रकारेण ठोकेंशभेदात्तदननुवादमादाय प्रमाणठक्षणोपपत्तेरनुवादकत्वाभावादित्यर्थः । स्वगतेति । गीताष्टादशाध्यायोक्तसात्त्वकज्ञाननष्टस्वगतभदो भवेत् । प्रत्यारम्भमिति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म प्रत्यान्ति । मत्याद्वादित्रस्यायोक्तसात्त्वकज्ञाननष्टस्वगतभदो भवेत् । प्रत्यारमभमिति भाष्यं विवृण्वन्ति सम प्रत्यान

१. अमततायामित्यत्र ममतायामिति पाठो रङ्मौ । २. सर्वे हीत्यत्र यतो हीति रङ्मौ पाठः स्यात् ।

द्वितीय'मिति वचनात्। अल्पकल्पनायामपि श्रुतिविरोधः सिद्धः। श्रुत्यविरोध्यर्थमेव हि प्रवृत्तेः। तस्मान्न मतान्तरानुसारेण जडजीवधर्माणां सत्त्वासत्त्वे परिहर्तु चाक्ये॥ ११॥

# न भेदादिति चेन्न प्रत्येकमतद्वचनात्॥ १२॥

प्रकारान्तरेण समाधानमाञ्ज्ज्य परिहरति। न भवदुक्तो विरोधः सम्भ-वित । भेदात् । कारणकार्येषु सर्वत्र भेदाङ्गीकारात्। प्रपश्चविलक्षणं ब्रह्म भिन्नम्। भपश्चधमेवत् ब्रह्म भिन्नम्। तथा अज्ञातं ज्ञातं च। एकस्य भेद्रयाङ्गीकारे सर्वमुपपचत इति चेत्। न। प्रत्येकमतद्वचनात् । अभेदवचनात्। 'इयं पृथिवी सर्वेषां भूतानां मध्वि'ति ब्राह्मणे 'अयनेव स योऽय' विति सर्वज्ञाभेद्वचनात्, कार्यकारणरूप-

### भाष्यप्रकाशः।

मनर्थकमेव स्वात्। अतोल्पकल्पनायामपि श्वितिविरोधः सिद्धः। नच सोल्पत्वाच दुष्ट इति युक्तम्। श्वित्यविरोधार्थमेव भगवतो व्यासस्य प्रवृत्तेः। तस्नाच मतान्तरोक्तरीत्या जडजीवधर्माणां सन्वा-सन्त्वरूपस्योभयलिङ्गविरोधस्य परिहारसिद्धिरित्यर्थः।

विद्वन्मण्डने तु प्रकरणसिद्धार्थविचारेणेतस्य सिद्धान्तम् त्रत्यसीत्याशयेन वक्ष्य-माणरीत्येतदिषकं व्याख्यातम् । सोपाधिकं ब्रह्म सिवशेपश्चतिविषयः, निरुपाधिकं तिचिवशेष-श्चतेरित्यपि मतमर्थानिरस्तम् । विशेषाणाभौषाधिकत्वे ब्रह्मणस्तत्स्यभावत्वाभावेन तिचरूपक-श्चतीनामब्रह्मनिरूपकत्वापत्तेरिति ॥ ११ ॥

न भेदादिति चेन्न प्रत्येकमतद्भचनात् ॥ १२ ॥ स्त्रमवतारयन्ति प्रकारान्तरेणेत्या-दि । अत्र स्त्रे उभयिलक्षमिति पूर्वस्त्रादनुवर्तते, तदाहुः न अच्छुक्त इत्यादि । उभयिलक्षपदेन भवता उक्तो विरोधो न सम्भवतीत्यर्थः । अदादिति विदृण्वन्ति कारणेत्यादि । सर्वन्नेति । लोके वेदे च । सिद्धान्तांशं व्याकुर्वन्ति इयमित्यादि । सर्वन्नाभेदचचनादिति । सर्ववाक्येष्व-भेदवचनात् । अभेदवचनस्वै व्याख्यानं कार्यकारणेत्यादि । मधुन्नाक्षणस्याः कार्यादयस्त्वेवं बोध्याः । तथाहि । 'इयं पृथिवी सर्वेषां भूतानां मध्यस्य पृथिव्ये सर्वाणि भूतानि मधु यथाय-मस्यां पृथिव्यां तेजोमयोऽसृतसयः पुरुषो यथायमध्यात्मं शारीरस्तेजोमयोऽसृतमयः पुरुषोऽयमेव

### रहिमः।

रम्भिमिति । एवेति । अप्यर्थक एवकारः । अल्पेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म अत इति । अंशभेदात् । अल्पोंशभेदस्तस्य ब्रह्मणि कल्पनायामपि श्रुतिविरोधः सिद्ध इति नापि तत्तदुपादानमूतप्रदेशविशेषेणाविरोधो युज्यते । श्रुत्यविरोधार्थमिति भाष्यं विवरीतुमाहुः न च स्न इति । 'एकदेशविकृतमनन्यव'दिति न्यायेनादुष्टः । अन्यथा 'जराया जरसन्यतरस्या'मिति सूत्रेण निर्जरशब्दस्य जरसादेशाभावे निर्जरसाविति न स्यात् । विवृण्वन्तिस्म श्रुत्यविरोधेति । एथेति । अत्र 'केचिद्विरोधमेवमाहु'रित्यादिभाष्यादेव-कारः । प्रवृत्तोरिति । शब्दार्थे कृते प्रवृत्तिज्ञानम् । मलान्तरेति । 'स्थानतः परस्योभयित् । मितिरीत्या ॥ ११ ॥

न भेदादिति चेन्न प्रत्येकमतद्भचनात्।।१२॥ इत्यर्थे इति । सौत्रप्रथमनकारेणार्थः कर्तव्यः ।

### प्रकाराणां भेदनिषेधात् । तस्मान्न भेदाङ्गीकारेण ख्रुतयो योजयितं शक्याः॥१२॥

### भाष्यप्रकादाः।

स योऽयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वं'मित्येकं वाक्यम् । एवमग्रेपि, अवस्याकाशवाय्वादित्यचन्द्र-दिग्विद्युत्स्तनियत्तुधर्मसत्यमानुपात्मवाक्यानि । एवं चतुर्देश ।

तत्रायमर्थः । इयं प्रसिद्धा पृथिवी सर्वेषां भृतानां ब्रह्मादितृणस्तम्बान्तानां मधु मध्विव । उपकारकं कार्यम्, भृतादृष्ठजन्यत्वात् । तथा, अस्य पृथिव्ये अस्याः पृथिव्याः सर्वाणि भृतानि पूर्वीक्तानि मधु मध्विव उपकारकाणि, कारणत्वात् । किश्च । यश्चायमस्यां पृथिव्यां तेजोमयश्चिन्मात्र-प्रकाशमयः अमृतमयः अमरणधर्मा पुरुषः, सोषि 'तद्मिध्यानादेव त्वि'ति न्यायेन पृथिवी-रूपतया तदुपकारकत्वात् तस्य मध्विति चकारेण सम्रचीयते । यश्चायमध्यात्मम्, 'अधिशरीरं शारीरः शरीरामिमानी' त्यन्ये । वस्तुतस्तु 'यः पृथिव्यां तिष्ठ'नित्यादिनोक्तोऽन्तर्यामी तेजोमयो-उमृतमयः पुरुषः सोषि तेनाभिमानेन प्रकारेण भृतोपकारकत्वाद्भृतानां मध्वित्यपि चकारान्तरेण सम्रचीयते । अयमेव सः । अयं तेजोमयादिरूषः पुरुष एव सः । मैत्रेयीवाद्धणान्ते पूर्वग्रन्थ उक्तो योऽयमात्मा उक्तविधपुरुषरूप इदममृतमानन्दः । इदं ब्रह्माक्षरम् । इदं सर्व पूर्वोक्तकार्यकार-णरूपप्रकारात्मकमिति । एवमग्रिमेष्वपि वाक्येषु बोध्यम् ।

सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि । एतेषां कार्यादीनां भगवदात्मकत्वनिगमनेन प्रतिवा-रिक्मः।

एवेति । अन्यवादानां द्वितीयाध्यायपादयोनिंराकरणादेवकारः । कार्यकारणरूपभेदात् । छान्दसी षष्ठीस्थाने चतुर्थीत्यादुः अस्याः द्विवया इति । पूर्वोक्तानीति । ब्रह्मादितृणस्तम्बान्तानि । कारणत्वादिति। ब्रह्मणः कारणत्वं तृतीयस्कन्धे। तृणस्तम्वान्तानां सत्तारूपाणां कारणत्वमवयवत्वात्। तदिभिध्यानादिति । अयं न्यायः द्वितीयाध्यायतृतीयपादे गतः । पृथिबीति । तस्य तस्य कार्यस्यो-त्पादनार्थं तदिभध्यानं ततस्तदात्मकत्वं तत्तत्कार्यकारणात्मकत्वं तेन तत्कारणवाचकत्विमति 'तदिभ-ध्यानादेव तु तिष्ठङ्गात्स' इति सूत्रांशार्थात् पृथिवीरूपतया तद्वपकारकत्वात् तस्य 'तस्माद्वा एतस्मा'दिति श्रुतिप्रसिद्धस्योषध्यादेः उपकारकत्वात् कारणत्वात् । तस्यै तस्याः पृथिव्या मधु कार्यम् । चकारेण 'यश्राय'मिति चकारेण । अधुना 'इयं पृथिवी सर्वेषां भूतानां मध्वस्यै पृथिव्ये सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्यां पृथिव्यां तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्म "शरीरस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोयमेव स योयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेद एसर्व मिति पूर्वकण्डिकां पुरुषान्तां व्याकृत्य भाष्य भयमेव स' इत्यंशवि-वरणेन विवरिष्यन्त आहुः यञ्चायमिति । अधिशरीरमित्यव्ययीमावः । आत्मनीत्यध्यात्ममिति । भूतोपेति । शरीररूपभूतस्योपकारकत्वात्कारणत्वात् । भूतानां मधु कारणम् । भाष्यं विवृण्वन्तिसम अयमेवेति । उक्त इति । विज्ञाता । 'विज्ञातामरे केन विजानीया' दिति श्रुतेः । 'इदमसृत'मि-त्यादित्रयं व्याकुर्वन्तिसम इद्मम्हनमिति । पूर्वोक्तेति । एतेन कार्यकारणेति भाष्यं व्याकृतम् । कार्यादिरूपमग्रे वक्तव्यम् । एचिमिति । कार्यकारणरूपप्रकाराणां भेदनिषेध इति बोध्यम् । एतेषामिति । कार्यकारणरूपप्रकाराणाम् । भगवदात्मेति । इदं निगमन मधुत्राह्मणसमाप्तौ 'तदेतद्वह्मापूर्वमनपरम-नन्तरमबाह्यमयमात्मा ब्रह्म सर्वानुभूरित्यनुशासनं मिति श्रुतौ तच्छन्दान्निगमनेन । यद्यपि यदेतादशं ब्रह्म तदेवैतत्समस्तं जगदिति व्याख्यानम्, तथाप्यारम्भेऽथवैतैर्हेतुभिः साधित'मिदं सर्वं यदयमात्मे'त्यस्वैव पूर्वप्रतिज्ञातस्य निगमनार्थमिदमिति प्रन्थान्निगमनं बोध्यम् । प्रतिवाक्यमिति । चतुर्दशवाक्येषु ।

# अपिचैवमेके ॥ १३ ॥

भेदाङ्गीकारे बाधकमाह। अपिच एवमेवाभेदमेव भेदनिषेधेनैके शाखिनो वदन्ति। 'मनसैवेदमाप्तव्यम्, नेह नानास्ति किश्रन, मृत्योः स मृत्युमाप्तोति य इह नानेव पर्यती'ति भेददर्शनिनन्दावचनात्। तस्मान्न भेदाङ्गीकारः कर्तु शक्यः। इवशब्दो 'बहु स्या'मिति व्यावृत्त्यर्थः। तस्मादुपनिषत्सु सर्वप्रकारो-ऽविरोधः सिद्धः॥ १३॥

इति तृतीयाध्याये द्वितीयपादे चतुर्थमुभयलिङ्गमधिकरणम् ॥ ४॥

### भाष्यप्रकाशः।

क्यमभेदस्य बोधनात् । तथाच तत्तद्वाक्येषु तत्तद्वर्मश्रावणिपि ब्रह्मण ऐक्यात् सर्वत्र सर्व कार्य सर्व कारणं सर्वाणि रूपाणि सर्वे प्रकाराः सन्तीति विरोधतादवस्थ्यान्न भेदाङ्गीकारेण श्रुतयो योजयितं शक्या इत्यर्थः ॥ १२ ॥

अपिचैवमेंके ॥ १३॥ नतु पूर्वस्त्रेणेव मेदे श्रुतिवलेन वारिते, अस्य स्त्रस्य किं प्रयोजनमित्याशङ्कायां तत्प्रयोजनमाहुः मेदेत्यादि । तथाच भेदाङ्गीकारे वाधकप्रदर्शनेन कदाचित् सार्ततया नित्यानुमेयवेदम्लत्वं शङ्क्ष्येतेति तिन्नवारणार्थमिदं स्त्रमित्यर्थः। तत् व्याक्कविन्त अपिचेत्यादिना । श्रुतिस्तु बृहदारण्यके शारीरब्राह्मणेस्ति । अत्र पूर्व 'प्राणस्य प्राण'मित्यादिना प्राणा- द्याधिदैविकं ये विदुः, ते ब्रह्म विदुरित्युक्त्वा, तस्य वेद्यस्येव प्राप्यत्वं वद्सतस्य स्वरूपमाह 'नेह नानास्ति किञ्चने'ति । अर्थस्तु, इह मनसावाप्तव्ये ब्रह्मणि न नानास्ति । यत्किञ्चन नियम्यत्वेना- रिवनः ।

अभेदबोधनं तेजोमयादिरूपस्य 'तदिभिध्यानादेवं'तिन्यायेन पृथिव्यादिस्यस्य ज्ञारीरेण तेजोमयादिरूपेण 'अयमेव स योय'मिति वाक्येन तस्मात् । तत्तद्धर्मेति । पृथिव्यादिधर्माणां ज्ञारीरधर्माणां च तेजोमया-दीनां तत्तत्पृथिव्यादिशरीरधर्माणां श्रावणेपि 'अयमेव स योय'मिति वाक्येनोभयनिष्ठत्रक्षण ऐक्यात् । सर्वन्नेति । चतुर्दश्चवाक्येषु सर्वं कार्यं 'इयं पृथिवी सर्वेषां भूतानां मध्वि'त्यत्र मधुशब्दार्थः सर्वेषां भूतानां कार्यमिति तार्थविशेषणं सर्वमिति । सर्वं कारणिमिति । 'अस्य पृथिव्ये सर्वाणि भूतानि मध्वि'त्यत्र मधुशब्दार्थः । अत्र सर्वमिति विशेषणं स्पष्टम् । सर्वाणि रूपाणीति । 'यश्चाय'मिति प्रथमचकारसमुचितानि 'तदिभिध्यानादेव त्वि'ति न्यायेन पृथिव्यादिनिष्ठतेजोमयादिपुरुषाणां पृथिव्यादिरूपतया, तेजोमयादिपृथिवीरूपाणि सर्वाणि चतुर्दशवाक्योक्तानि । सर्वं प्रकारा इति । 'यश्चायमध्यात्म'मिति द्वितीयचकारसमुचिताः शरीराभिमानाः प्रकाराः । सर्वं इति पूर्ववत् । विरोधिति । 'यस्यायत'मितिश्वत्युक्तज्ञाताज्ञातविरोधस्य ज्ञाताज्ञातयोर्वक्षण ऐक्यादेकत्र सत्त्वेन तादवस्थ्यात् न माष्योक्तरीत्यभेदाङ्गीकारेण । स्रुत्तयः 'यस्यामतं तस्य मत'मिति 'सर्वकर्मा सर्वकामः' 'अणोरणीयान्महतो महीयानि'त्यादयः ॥ १२ ॥

अपिचैयमेके ॥ १३ ॥ स्मार्ततयेति । स्मार्त कर्म सर्वमिष स्नानसन्ध्यादिमेदाधीनम् । किञ्च, जीवनसमेदस्मृतयश्च 'यदधीना यस्य सत्ता तत्तिद्रियं भण्यते । विद्यमाने विभेदेपि मिथो नित्यं स्वरूपत' इति, 'न्नासणो मुखमित्येवं सुखाज्ञातत्वहेतुतः । यथाऽवदच्छुतिस्तद्वजीवो न्नसिति वा भवे'-दिति । 'भिन्ना जीवाः परो भिन्नस्तथापि ज्ञानरूपतः । प्रोच्यन्ते न्नस्रूप्तेण वेदवादेषु सर्वशः' इति । नित्येति । अपौरुपेयोऽनुमेयवेदस्तन्म्लत्वम् । स्मृतिः वेदम्ला, स्मृतित्वात्, याज्ञवत्क्यस्मृतिवत् । पश्चैकदेशस्य दृष्टान्तत्वम् । वैद्यस्यैवेति । विदुरितिक्रियाकर्मणः एवकारेणाधिभौतिकप्राणादि-

### अरूपवदेव हि तत्प्रधानत्वात् ॥ १४ ॥ (३-२-५.) एकदेशिमतेन समाधानमाह । कथमत्र सन्देहः, विरीधो वा जडजीवध-

भाष्यप्रकाशः।

वयवत्वेन वा अतिरिक्ततया वेदनिवपयं भवति, तत् ब्रह्मेव, न तु तद्तिरिक्तम् । विलक्षणप्रतीनिविषयस्य कथमपृथवन्त्यमित्याञ्जङ्गानारणाय अर्थान्तरकत्पनेनास्य भेदपरन्तवारणाय च भेदाङ्गी-कारं बाधकमाह सृत्योः स्व इत्यादि । इवशब्दं विनापि भेददर्शनिवन्दानिद्वेन्तद्वेयर्थ्य स्थादिति तत्प्रयोजनमाहुः इत्रत्यादि । तथाच घटपटवत् घटान्तरवत् तक्ष्युगुनवत्र तन्वतो नानेव नाना पर्यति तस्य दोषः, न त्वैच्छकं विलक्षणप्रतीत्युत्पाद्कं यः पर्यति, तस्य दोषः । ताद्यस्य श्रौतत्वेन वास्तवत्वादिति बोधनं प्रयोजनिमत्यर्थः । सिद्धमादुः त्यस्मादित्यादि । यसादुपनिषत्सु सर्वत्रोभयिलङ्गसुच्यते, भेदश्च सर्वप्रकारेण निषध्यते, तसात् तथेति श्रुतीनामबोधकत्वभेव प्रसक्तिमत्यर्थः । एवमत्राधिकरणे आक्षेपसङ्गत्या विरोधः साधितः ॥ १३ ॥ इति चतुर्थ-सुमयिकङ्गाधिकरणम् ॥ ४ ॥

अरूपवदेव हिं तत्प्रवानत्वात् ॥ १४ ॥ सङ्गति वदन्तोधिकरणमवतारयन्ति एकदेदीत्यादि । अयं बेकदेशी ब्रह्मण एकदेशेन जगत्समवायित्वं तदतिरिक्तस्य जगद्दैलक्षण्यं स्वरूपतः सधर्मकत्वं स्वेच्छया व्यवहार्यत्वं ज्ञानात्मकं ब्रह्मण आकारं च मन्वानो ज्ञानाकारस्य ब्रह्मणः प्रपञ्चे प्रतिविध्वेन लाकिकधर्मवन्त्रभानं मनुते । तन्मतेन विरोधसमाधानमाहेत्यर्थः । अस्याप्रे किञ्चिदंशेनादरणीयत्वादादावेतन्मतेन कथनम् । तत्रैकदेशी स्वमतं व्युत्पादियतुं पूर्वाधिकरणसन्देहं सिद्धान्तं चाक्षिपन्ननुयुद्धे कथिमत्यादि । अत्रोभयलिङ्गवाक्यश्रवणे किमापाततः रिमः ।

व्यवच्छेदः । मनसा मानसीसेवानिविष्टेन । ब्रह्मैबेति । 'एकमेवाद्वितीय'मिति श्रुतेर्ब्रह्म, नतु तदितिरिक्तमित्येवकारार्थः । सात्त्विकज्ञानिवपयत्वेन तत्स्मृत्युपष्टम्भात् । विल्रक्ष्मणेति । प्रतीतिशब्देन शब्दात्प्राबल्यम् । अर्थान्तरेति । अर्थः भेदपक्षे नानेव यिकिश्चिदमेदद्रष्टुः निन्दाश्रावणात्, किं पुनरमेदद्रष्टुरित्येकः । द्वितीयस्तु 'य इह नानेव पश्यित' भेदिमिव पश्यित किं पुनर्भेदिमिति । तदुम्यादन्योर्थोऽर्थान्तरस् । यथा 'य इह स्वप्ते' नानेव भातं ब्रह्म पश्यित 'अविभक्तं च भूतेपु विभक्तमिव च स्थित'मिति ब्रह्मप्रकरणीयगीतावाक्याद्रह्म ताद्वक् 'स मृत्योर्भृत्युमाप्तोति' । तथाच स्वप्ताध्याये आत्मदर्श्वनस्य मृत्युजनकत्वमुक्तम् । एवमर्थान्तरकत्यनेतस्यः । भेदाङ्गीकार इति । 'बहु स्था'मितीच्छातः पूर्वं नानेव भाते भेदाङ्गीकारे । तत्प्रयोजनिमिति । ब्रह्मस्वरूपे इवार्थसाधनं गीतानुरोधेन फलम् । तत्त्वत्व इत्यादि । इच्छातोपि पूर्वम् । नानेव वर्तमानं नाना तत्र भेदं पश्यित । विल्रक्षणोति । नाना, भेदमिति यावत् । ताहश्चास्योति । ऐच्छिकभेदस्य । अतएव भेदाभेदवादः । ताहशस्य नानेव भानस्येति वार्थः । श्रौतत्वं तु मुखपद्माद्विनिःस्तत्वेन वेदत्वाद्गीतायाः । तथिति । जीवपरत्वेन प्रतीतानां विरोधादपि तथा । एवेति । उभयिलङ्गवत्तस्य वक्ष्यमाणत्वेनानिष्पत्तस्तथा । आक्षेत्रस्य । अवोधकत्वमाक्षेत्यमिति विरोधाप्रे तिन्नराकरणयोराक्षेपसङ्गत्येद्यश्चः ॥ १३ ॥ इति चतुर्थमुभयिति । अवोधकरत्वमाक्षेत्रणम् ॥ ४ ॥

अरूपवदेव हि तत्प्रधानत्वात् ॥ १४ ॥ सङ्गतिमिति । आक्षेपसङ्गतिं समाधान-पदेन वदन्तः । आक्षेप्यविरोधसमाधानात् । मुख्यसिद्धान्तं त्यक्त्वैकदेशिमतकथने बीजमाहुः अस्याग्र इति । एकदेशिमतस्य । अनुयुङ्कः इति । अत्रैकदेशी जैमिन्यादीनां सौत्राणामन्यतमो नोदयित

विरोधे।
 अविरोध आक्षेप्यः।
 इ० स० र० १५

र्माणां विधिनिषेधयोः। जडजीवयोहिं जडजीवधर्मा भवन्ति। अन्यत्र तूपदिश्य-माना उपासनार्था भवन्ति। ननूक्तो भेदाभावः। सत्यम्। तथापि कार्यकारणां-शभावकृतस्य भगवद्विहारार्थ जातस्य भेदस्य निषेद्धमशक्यत्वात्। तसात् ब्रह्मणि जडजीवधर्माणां निषेधो युक्तः। उपचारात्तु सर्वकर्माद्यः।

विपरीतं किं न स्यात्, अत आह। अरूपवदेव। रूप्यते निरूप्यते व्यव-हियत इति रूपं सर्वव्यवहारविषयत्वम्, तद्यक्तं रूपवत् विश्वम्। ब्रह्म तु

### भाष्यप्रकाशः।

सन्देहः, उत ब्रह्मणि जडजीवधर्माणां विधिनिषेधयोविरोधनिधीरात् । विरोधश्च किम्रुभयिक्षङ्ग-श्रवणात्, उतोभयिक्षङ्गवतोर्भेदिनिश्चयादिति । तत्र सन्देहे द्वितीयं हेतुं निरस्यति जडजीवयो-रित्यादि । तथाच द्वितीयस्य हेतोरभावात् ततः सन्देहो न युक्त इत्यर्थः । सन्देहे द्वितीयं हेतुं निरस्य स्वमतं साधियतुं विरोधद्वितीयहेतुमुज्जीवयित निन्वत्यादि । तथापीति । उक्तत्वेपि । तथाच तादृशस्यापि निषेधे 'बहु स्या'मित्यादेः 'स वै नैव रेम' इत्यादेश्व पीडया सृष्टिदशायां भेदाभावस्थैवाशक्यवचनत्वात् द्वितीय एव हेतुरवृद्यमभ्युपेय इति तादृग्वाक्यश्रवणादापातत एव सन्देहः, उभयिकष्कृवतोर्भेदनिश्चयादेव चित्रोध इत्यर्थः । तेन सिद्धं स्वसिद्धान्तमाह तस्मादित्यादि ।

एवमेकदेशिसिद्धान्तेन समाधानं सङ्घेपतो निरूप्य, तदेव विशेषतो वक्तं स्त्रमवतारयन्ति विपरीतिमित्यादि । ब्रह्मण उपादानकारणत्वं पूर्व सिद्धम् । अतः कारणधर्मा एव सर्वकर्माद्यः कार्ये प्रतीयन्ते, सुवर्णरूपादय इव कटकादिषु, अतस्ते युक्त्या श्रुत्या च तत्र सिद्धा इत्यनेकप्रमाण-सिद्धत्वात् विधिपक्षोपि युक्त इति स एव क्रतो न स्थात्, विरोधपक्ष एव वा क्रतो न स्थादित्याश-

स्मेलर्थः । अत्रेलस्य व्याख्यानमुभयेति । जीवब्रह्मिठङ्गवाक्यश्रवणे । आपाततो निर्धारं विना । जीवधर्मा ब्रह्मधर्मा वेति सन्देहः । एवं पूर्वाधिकरणसन्देहसुक्त्वा विरोधमाहुः सिद्धान्तरूपम् । विरोधश्रेति । उभयिछङ्गवतोर्बह्मजीवयोः । 'न भेदा'दिति सूत्रे भेदस्य निश्चयादाशङ्गांशे । तथाच माष्यार्थ एवम् । विरोधो वा जडजीवधर्मसम्बन्धिनोः सर्वकर्मादिवाक्यास्थूलदिवाक्यगतिविधिनिषेध्योः श्रवणादिति । निरस्यतीति । एकदेशी । तत इति । हेत्वभावात्सन्देहो न युक्तः । एतेन पूर्विधिकरणसन्देह आक्षिप्त इत्याक्षेपसङ्गतिरुक्ता । उज्जीवयतीति । शङ्कामुखेन प्रतिपादयित । उक्तत्वेपीति । 'प्रत्येकमतद्वचना'दिति हेतुनोक्तत्वेपि । ताहश्चस्येति । क्रीडोपयोगिभेदस्येलर्थः । तेनैकदेशी जैमिनिः शिष्य इत्युक्तम् । पूर्वतत्रे भेदस्य द्वितीयाध्यार्थायत्वात् । ताहशस्येति । एवेति । भेदत्यवच्छेदकः । द्वितीय एवेति । उभयिछङ्गवतोभेदरूपः । एवकारः प्रथमहेतुच्यवच्छेदकः । आपातत एवेति । एवकारो ब्रह्मणि जडजीवधर्माणां विरोधनिर्धाररूपद्वितीयहेतुच्यवच्छेदकः । एवेति । उभयिछङ्गश्रवणरूपहेतुच्यवच्छेदकः । विरोध इति । सिद्धान्तः । तस्मादित्यादीति । भाष्ये । निषेध इति । अस्यूलदिश्चतिषु निषेधः । उपचारादंशांशिभावसम्बन्धरूपातु सर्वकर्मसर्वकामादयो व्रह्मणि जीवधर्मा इसर्यः । प्रकृते।तदेवेति । अन्ययोगव्यवच्छेदक एवकारः । पूर्विमिति । द्वितीयाध्याये समन्वयाधिकरणोक्तं उपादानकारणत्वं मतान्तरिनरासेन सिद्धम् । एवेति । कार्यधर्मयोगव्यवच्छेदक एवकारः । तत्रेति । व्रह्मिति । व्रवीधिकरणिस-

तद्विलक्षणम् । कार्यकारणांशांशिनोर्वेलक्षण्यस्य युक्तत्वात् । नन्ववैलक्षण्यमपि युक्तम्, कारणत्वात्, अत आह । तरप्रधानत्वात् । तस्य ब्रह्मणः प्रधानत्वान् नमुख्यत्वात् । यत्र हि यत् प्रतिपाचते, तत्र तस्य मुख्यत्वम् । ब्रह्मप्रतिपादने ब्रह्मधर्माणामेव मुख्यत्वम्, नान्यधर्माणाम् । यथा प्रशासनस्य मुख्यत्वम्, तथा 'सर्वकर्मे'ति लौकिककर्मानुवादेन भगवत्सम्बन्धे स्पष्टमेवामुख्यत्वम् । विशिन

### भाष्यप्रकाशः

ङ्कायामेकदेशिमतेन समाधिं वक्तुं ब्रह्मणः प्रपञ्चवैलक्षण्यं तत्समवायित्वादिकं चाहेत्यर्थः । तेन सर्वकर्मत्वादयो धर्माः पाणिपादादयश्च ब्रह्मणि सन्ति न वेति सन्देहः । उभयविधवाक्य-श्रवणं सन्देहबीजम् । सन्तीति पूर्वः पक्षः । न सन्तीति तन्मते समाधानमिति बोधितम् । समाधानच्युत्पादनाय सूत्रं व्याकुर्वन्ति रूप्यत इत्यादि । हेतुं व्युत्पादयन्ति यथेत्यादि । तथेति । वैधम्ये दृष्टान्तः । भगवत्सम्बन्ध इति । विधीयमान इति शेषः । तथाच तत्र 'ह्येतद्वे तद्वर्यः'-मिति ब्रह्मवोपक्रम्य प्रशासनस्योक्तत्वात् तस्य मुख्यत्वम्, अत्र तु 'मनोमयः प्राणशरीर' इति शरीरविशिष्टमुपक्रम्य पठितत्वात् तथेत्यर्थः । नन्वत्र न केवलोनुवादः, किन्तु लौकिकधर्मतुल्य-

द्धान्तपक्षः । एवकार एकदेशिमतयोगन्यवच्छेदकः । उभयेति । सर्वकर्मास्थूलादिरूपविधिनिषेष(द्वि)-विधवाक्यश्रवणम् । समाधीति । पूर्वपक्षस्तु सर्वकर्मत्वादयो धर्मा ब्रह्मणि सन्तीति सिद्धान्तेन सेत्स्यति । भाष्ये । युक्तमिति । घटकपालद्वययोर्मृत्वेनावैलक्षण्यमपि युक्तम् । तस्येति । घट इत्युक्ते घटस्य मुख्यत्वं यथा। ब्रह्मणोऽधोक्षजत्वाद्वह्मेत्यनुकत्वा धर्मपर्यन्तानुधावनम्। ब्रह्मधर्मा अस्थूलादयस्तेषाम् । अन्यधर्मा जीवधर्मत्वेन प्रतीताः सर्वकर्मादयस्तेषाम् । एवकारव्यवच्छेद्यमाहुः नान्येति । एवकारेण न ब्रह्म व्यवच्छेद्यमधोक्षजत्वात् । प्रकृते । व्युत्पाद्यन्तीति । दृष्टान्तेन स्पष्टयन्ति । यथेत्यादीति । प्रशासनस्येत्यादि । मधुत्राह्मणान्त उक्तस्य । 'तदेतद्रह्मापूर्वमनपर-मनन्तरमबाह्यमयमात्मा ब्रह्म सर्वानुभूरित्यनुशासनं मिति श्रुतिः । यद्वा । प्रशासनं 'अथ ह वाचकव्युवाचे'त्यारम्भकेऽक्षरत्राह्मणोक्तं प्रशासनं तस्येत्यर्थः । 'एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि द्यावापृथिवी विधृते तिष्ठत' इति श्रुतिः । भाष्ये । स्नौकिकेति । जीवधर्मत्वेन प्रतीतकर्मणामनुवादेन सिद्धकथनेन। स्पष्टमेवेति। एवकार आरोपापवादसङ्गतेरपि। अमुख्यत्वमौपचारिकत्वम्। जीवधर्मत्वेन प्रतीतधर्मविरोधपरिहारोत्र निरूप्यत इति सर्वत्वविशिष्टकर्मणामजीवधर्मत्वेन निरूपणविरोधमाशङ्का समाद्धः विशिष्टेति । सर्वत्वविशिष्टकर्मबोधनेपि । प्रसिद्धसिद्धकथकत्वात् । प्रसिद्धातिरिक्तकर्म-कल्पनायाम् । प्रमाणेति । 'सर्वे बाह्मणा भोजयितव्या' इति दृष्टान्तसहितशब्दप्रमाणवृद्धिरुक्षणप्र-माणाभावात् । नतु सर्वकर्मणां सर्वकामानां प्रारब्धसिच्चतादिरूपत्वात्पशुपुत्रादिविषयत्वाच कथमिवरोध ईश्वरपरत्वेनेत्वत आरोपेणेत्वाह यथाकथि बिदित । उपासनायां बोध्यम् । एतेन पादार्थी जीवस्य मुक्तियोग्यता सापि स्मारिता । एवकारो 'वाचं धेनुमुपासीते'त्यादौ तथा दर्शनात् । एवेति । नतु सर्वकर्मत्वादीन् छान्दसाननूद्य । निषेधार्थं सर्वकर्मत्वादिवैशिष्ट्यबोधनमुचितम् । प्रक्षालनपङ्गन्यायेन प्रतिपादनवैयर्थ्यापातात् । तथेति । वैधम्यं इति । दृष्टान्ते मुख्यत्वपदम् , दार्ष्टान्तिकेऽमुख्यत्वपदिमिति साधर्म्ये दृष्टान्तवेषम्यमाराङ्क्योक्तम्। उक्तार्थसिद्धमादः तथाचेति। 'अथ द वाचकव्युवाचे'त्यारम्भकेऽ-

१. समाधि । २ नानुवाद इति मूळे पाठः ।

ष्टवोधनेपि सर्वशब्दस्य प्रसिद्धानुवादकत्वाद्तिरिक्तकल्पनायां गौरवात् प्रमाणा-भावाच यथाकथित्रचर्भवत्त्वेन आनस्यैवोपयोगान्नोकथर्मानेवान्च विशिष्ट्यो-धनमुचितम् । अरूपिनित वक्तव्ये अरूपविदिति वचनम्, भिन्नधर्माणामेवैवं निर्णयः, न तु प्रशासनवद्भगयद्धर्माणाम् । तस्मात् कार्यवत् तद्धर्माणामपि कार्यत्वात् भगवत्त्वम्, न भगवद्धर्मत्विनिति सिद्धम् ॥ १४॥

### भाष्यप्रकाशः।

धर्मवत्ता ब्रह्मणो बोध्यत इत्यवयुत्यानुवादान्नेतेपामप्यमुख्यत्वम्, अत आहुः विदिष्टित्यादि। मास्तु सर्वकर्मादिशब्दानामनुवादकत्वम्, तथापि के सर्वे इत्याकाङ्कायां ये लोकप्रसिद्धास्तानेव सर्वपदेनान्द्य, 'कुन्त्या हि सद्दशौ पादौ दृष्ट्वा कर्णस्य धीमत' इतिवत् सर्वेपामिव कर्माणि यस्येति तत्तुल्यानामतिरिक्तानां विधानं समासेङ्गीकार्यम्, तथा सति गौरवात्, सर्वकर्मादिश्चतेर्वादकवितत्वात् तद्तिरिक्तस्यैतद्धमंविधायकप्रमाणस्थाभावाचातिरिक्तकल्पनामकृत्वा यथाकथित्रवि तद्धमंवन्तेन ज्ञानस्यैवोपासनायामुपयोगान्नोकधर्मानेवान्द्योपचारेण शरीरधर्मविशिष्टवोधनं युक्तमित्यर्थः। ननु यदि सर्वकर्माद्यभावेन सर्वव्यवहारातीतत्तया जगद्दैलक्षण्यं सत्रकृतोभिष्ठेतं स्थात्, तदा अरूपिनत्येव वदेत्, नत्वरूपवदिति, वदित त्वेवम्, अतोतिरिक्तधर्मकल्पनेव युक्तत्यत आहुः अरूपिनत्यादि। एवं निर्णय इति। औपचारिकत्वनिर्णयः। तथाच लोकवैलक्षण्येन लौकिकन्यवहारातीतत्वम्, न तु यावद्वयवहारातीतत्वम्, अस्थूलादिवाक्य एव प्रशासन-भावणेन तथा निश्चयादिति वोधनाय तथा कथनम्, अतो नानेनातिरिक्तधर्मकल्पनसिद्धिरि-

क्षरत्राह्मणे श्रुतिरियम् । मुख्यत्यमिति । त्रह्मरूपत्वान्निन्दितस्यापि मुख्यत्वं प्रकाशाश्रयन्यायेन । अत्र त्यिति । छान्दोग्यीयपत्रम्प्रपाठके तु । पठितत्वादिति । 'सर्वकर्मा सर्वकाम' इत्यादेः पठितत्वात् । तथेति । अमुख्यत्वमौपचारिकत्वम् । अनुचाद् इति । जीवधर्माणां सिद्धानां कथनम् । अवयुत्येति । लौकिकधर्मान् तुल्यत्वेन रूपेणालौकिकधर्मेषु मिश्रीकृत्य । एतेपामिति । सर्वकर्मत्वा-दीनाम् । अनुरूयत्विमिति । औपचारिकत्वम् । ननु शक्यस्य तौल्यसम्बन्धरूपा लक्षणा कृतो नेति चेत् । न । तथा सित लौकिकधर्मपदप्रयोगः स्यात् , अलौकिकधर्मेंषु, तीरे गङ्गापदप्रयोगवत् । अतो नौपचारिकत्वमिति । अनुवादकत्वमिति । जीवे सिद्धानां कथकत्वमीश्वरे । सास्तिवति । पूर्वोक्तावयुत्यानुवादकत्वमस्तु । यथाकथि चिदिति भाष्यं विवृण्वन्ति सम यथाकथि चिदिति । उपचारे जेति । तेषामुपचारेणाठौकिकान् हित्वा ठौकिकानेवारोप्यापवादार्थं तैर्धर्मेः शरीरविशिष्टबोधन-मित्यर्थः । अति रिकेति । आरोप्यातिरिक्तनित्यर्धमकल्पना । एवकार आरोप्यधर्मयोगं व्यवच्छिनति । अरूपिमत्यादीति। रूपं सर्वन्यवहारविषयत्वम् , अरूपं सर्वलौकिकन्यवहारातीतत्वम् । इति वक्तव्ये रूपवद्धिश्ववैलक्षण्यायारूपवदितिवचनम्, भिन्नधर्माणां विश्वगतानामेव,नतु भगवद्गतानामिति वक्ष्यन्ति। एवं आरोप्यत्वेन निर्णयः । एवकारव्यवच्छेद्यमाहुः नित्विति । ताद्वर्याणामिति । कार्यधर्माणाम् । नेति । नञा भेदोक्तेर्नेति । भेद एव विलक्षणशब्देनोच्यते, ब्रह्म तु तद्विलक्षणमिति भाष्ये । तदेतदाहुः तथाचेति । पूर्वोक्तविश्ववैलक्षण्येन । एचेति । अरूपविद्यत्र नजा भेदप्रत्यायनाद्विलक्षणं न भेदातिरिक्तमिति भेदातिरिक्तविरुक्षणयोगव्यवच्छेदकैवकारः । अन्यमप्येवकारव्यावर्र्यमाहुः नित्वति । एको वाच्यः, एकस्तात्पर्यविषयः। अत्र हेतुमाहुः अस्थूलाद्वीति। तथेति। लौकिकव्यवहारातीतत्वम्, नतु सर्वव्यवहारातीतत्वमिति निश्चयात् । लथेति । मतुबन्तारूपवत्पदकथनम् । अनेनेति । अरू-

१. धर्मदत्त्व । २. देशिष्ट्यबोधनम् ।

# प्रकाशवचावैयर्थ्यात् ॥ १५ ॥

ननु सर्वव्यवहारातीते शास्त्रवैकल्यम्, 'मनसैवैतदाप्तव्य'मिति विरोधश्च न परिहृतः, 'तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि' 'यतो वाचो निवर्तन्त' इति चेस्रत आह । प्रकाशावत् । यथा सौरः प्रकाशो व्यवहार्योऽव्यवहार्यश्च, न हि स्वतः सम्पाद्यितुं शक्यते, स्थापयितुं वा, आगते तु सूर्ये मेघाद्यभावे च सान्निध्यमान्त्रेण व्यवहारः कर्तु शक्यते, तथा लौकिकवाद्यनोभिने शक्यते व्यवहर्तुम्, ईश्वरसन्धिमेने तु शक्यत इति द्वयमाह श्रुतिः । कुत एतदवगम्यते । तत्राह । अवैयर्थ्यात् । अन्यथा शास्त्रं व्यर्थ स्थात् । चकाराद्धर्माणां तथात्विरोधः परिहृतः । 'आसीनो दूरं वजित' 'अपाणिपादो जवनो ग्रहीता पश्यत्यचक्षः स श्रुणो-

भाष्यप्रकाशः।

त्यर्थः । तेन सिद्धमाह तस्सादित्यादि । कार्यवदिति । प्रपश्चवत् । न भगवद्धर्मत्विमिति । न नित्यभगवद्धर्मत्वम् ॥ १४ ॥

प्रकाशवाविष्यध्यीत्।।१५॥ स्त्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि।सर्वकर्मत्वादीनामौपचारि-कत्वात् प्रशासितृत्वादीनां चालोकिकत्वेन सम्यग्बुद्धावनारोहात् सर्वव्यवहारातीते ब्रह्मण्यक्षीकारे कृते ज्ञेयत्वेनापि व्यवहारस्यासम्भवाज्ज्ञानार्थस्य विचारशास्त्रस्य वैफल्यम्। 'मनसैवैतदाप्तव्य'मिति विरोध इति । सर्वव्यवहारातीतस्य मनोविषयत्वाभावेन, तथा एतस्याः श्रुतेः 'अप्राप्य मनसा सहे'त्यनेन च सह विरोधो न परिहृत इत्यर्थः । अस्मिन् स्त्रे प्रकाशवदिति न मतुप्, किन्तु तृतीयान्ताद्वतिः । पूर्वस्त्रशादेकदेशभूतमपि तत्यदम् जुवर्तते । तत् ब्रह्म प्रकाशेन तुल्यम् । तत्र कथं तृत्यमित्याकाङ्कायां सत्रं व्याकुर्वन्ति चथेत्यादि । व्यवहार्यत्वाव्यवहार्यत्वे व्युत्पाद्यति नहीत्यादि । स्थापियनुमिति । आयातो यथा नापयाति तथा निरोद्धम् । सिन्निधाने तु शक्यम्यते इति । उपासनादिसाधनेनेश्वरसिन्धाने प्रतिबन्धकाभावाच्छक्यते । द्वयमिति । मनसा वाचा चावाप्यमनाप्यं चेति द्वयम् । शास्त्रभिति । मनसैवतत्, तापनीयरूपम्, ज्ञानफलवोधकं 'तमेवे'त्यादिरूपं चेत्यादिकं उभयवोधकं शास्त्रम् । प्रकाशतुल्यत्वसङ्काहकचकारस्चितं धर्माणां लौकिकत्वादिविरोधपरिहारं व्याकुर्वन्ति आसीन इत्यादि । अलौकिका इति । लोकविरुद्धाः ।

पवत्पदेन । अतिरिक्ताः धर्मा वैदिकाः तेषां कल्पनस्य सिद्धिरारोपार्थम् । नित्येति । साक्षात् । साक्षाद्धर्मा नित्यभगवद्धर्माः ।। १४ ॥

प्रकाशवचावैयथ्यति ॥ १५ ॥ बुद्धाविति । यथा वालस्य शृङ्खिमितोयादिम्यो वारितस्य बुद्धौ वारणादेरनाहस्तद्वत् । मनसेति भाष्यं विवृण्वन्ति सम मनसैवेति । इति चेति भाष्यीयचकारार्थमाहुः एतस्या इति । सिक्षधाने तु शक्यत इति । ईश्वरसिन्नधानं हृदि 'प्रविष्टः कर्णरन्थ्रेणे'तिवाक्यात् । फलप्रकरणे प्रसिद्धम् । व्रजभक्तेषु ईश्वरसिन्नधानं भगवद्धाक्यपूर्वपक्षीकरणसमये । प्रतिबन्धकेति । अलौकिके तु लौकिकत्वरूपप्रतिबन्धकाभावात् । तापनीयेति । 'तद्धिष्णोः परमं पदं सदा पश्चिन्त सूरयः । दिवीव चक्षुराततम्' । एवंरूपं शास्त्रम् । अत्र मनश्चक्षुषोः करणत्विनरोधः । तसेदेति । 'तमेव विदित्वातिमृत्युमेती'ति । किञ्चादिना 'यतो वाच' इत्यपि । अत आहुः उभयेति । मनश्चक्षूरूपकरणवोधकम् । मनसा वाचा चावाप्यमनाप्यं चेति बोधकम् । धर्माणा-

त्यकर्णं इत्यादावलौकिका भगवद्धर्मा उच्यन्ते । अकारणककार्यवचनात् तद्ध-र्माणां चाकार्यत्वं बोधयति । तस्मादच्यवहार्येपि न शास्त्रवैफल्यम् ॥ १५ ॥

### आह च तन्मात्रम्॥ १६॥

किश्चिदाराङ्क्य परिहरति । नन्वलौिककानीन्द्रियाणि विरोधाभावाय कथं न कल्प्यन्ते, अन्यथा अकारणककार्यत्वम्, तस्य च नित्यत्वमलौिककत्वम्, ततश्च 'पश्चत्यत्वश्चु'रिति विरोध इत्याराङ्क्य परिहरति । आह च श्चितिः खयमेव तन्मात्रं प्रज्ञानघनमात्रम् । 'स यथा सैन्धवघनोऽनन्तरोऽवाद्यः कृत्लो रसघन एवं वा अरे अयमात्मानन्तरोऽवाद्यः कृत्लः प्रज्ञानघन एवे'ति खरूपातिरिक्ताना-मिन्द्रियाणामभावात् । नच कियाभावोपि । वेद्विरोधेन तथा कल्पयितुमराक्य-त्वात् । वेदनिःश्वासायनभूतसम्रत्थानादेकक्तत्वाच । अतो नेन्द्रियाणां परिक-

भाष्यप्रकाशः।

अकार्यत्विमिति । नित्यत्वम् । तस्मादिति । अलौकिकधर्मसत्त्वाच्छास्रस च सिन्धा-नार्थत्वात् ॥ १५ ॥

आह च तन्मात्रम् ॥१६॥ स्त्रमवतारयन्ति किञ्चिदित्यादि । एतस्यैव विभागो निव-त्यादि । विरोध इति । लोकविरोधः । स्त्रं व्याक्चर्वन्ति आहेत्यादि । तथाच कुत्स्रस्य प्रज्ञान्धन्त्वोत्त्या शास्त्रतः प्रतीयमानस्य सर्वस्य केवलज्ञानात्मकताया एव सिद्धेः स्वरूपातिरिक्तानामिन्द्रियाणामभावादितिरिक्तेन्द्रियकल्पना न युक्ता । नचेन्द्रियाभाववत् कियाया अभावोपि शङ्काः । द्र्वजनादिवोधकवेदवाक्यविरोधेन तथा कल्पयितुमशक्यत्वात् । नच तत्प्रकरणान्तरत्वाच्छरीर-विशिष्टवोधनपरमिति शङ्क्यम् । अत्रापि वेदनिःश्वासायनभूतसम्रत्थानादेः श्रावणेन श्वासोच्छ्वास-जगत्स्थापनभूतसम्रत्थानतदनुविनाशनिकयाणामुक्तत्वादित्यर्थः । उक्तत्वाचेति । चकारः 'प्राण-

मिति । सर्वकर्मत्वादीनाम् । आदिनाऽठौिककत्वम् । भाष्ये । अकारणेति । दूरं व्रजनस्य आसन-मुपवेशनं न कारणम् । 'गतिरिति पादयो'रिति श्रुतेः । अपाणेर्ग्रहीतृत्वमकारणककार्यम् । पाण्यभाव-स्याकारणत्वात् । तथाऽपादो जवन इत्यादि । तद्धर्मीणां चेति । अकारणककार्यधर्माणां अकार्यत्वमठौ-किकत्वात् ॥ १५ ॥

आह च तन्मात्रम् ॥१६॥ एतस्यैवेति। अव्याख्यानार्थव्यवच्छेदक एवकारः। विभाग इति। व्याख्यानम्। पूर्वं व्याख्यानात्। एवेति। अश्रुतत्वादन्यव्यवच्छेदकः। कियाया इति। 'ज्ञानशक्तिकियाशक्ती सन्दिह्येते परिश्यते' इति भाष्योक्तायाः। नचेत्यारम्य हेत्वन्तं भाष्यं विवृतम्। वेदेत्यादिभाष्यं विवरीतुमाहुः नचेत्यादिना। प्रकरणं जीवपरत्वेन प्रतीतधर्माणाम्। तदन्यत्प्रकरणं शुद्धब्रह्मप्रकरणं प्रकरणान्तरं तत्त्वात्। श्रारीरेति। आकाशक्तपशरीरिविशिष्टेत्यर्थः। परब्रह्मणोऽधोक्षजत्वात्। विवृण्वन्ति स्म अत्रापिति। अत्रापि गार्गिब्राह्मणद्वयेपीत्यर्थः। जीवपरत्वधर्माणां द्वाभ्यामेव प्रतीतेः। एकत्र 'विज्ञानधन एवैतेभ्यो मूतेभ्य' इति पठनम्, एकत्र 'प्रज्ञानधन एवैतेभ्यो मूतेभ्य' इति पठनमिति। वेदिनःश्वासायनं च मूतसमुत्थानं च तदादेः। श्रावणेनेति। 'स यथाद्वैन्धाने रित्यारभ्य 'निरासितानी'त्यन्तश्चतौ श्रावणेने। 'प्रज्ञानधन एवे'त्युक्त्वाग्रे पठ्यते 'एवैतेभ्यो मूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानु

१. धर्माणा च कार्यत्विमिति पाठः । २. अलौकिकधर्मबोधनार्थत्वादिति पाठः मूळे ।

ल्पना, किन्तु सर्वोकारखरूपं वस्त्वेव तादृशमिति मन्तव्यम् । कृत्स्ववचनात् । चकारात् 'सर्वेन्द्रियविवर्जित'मिति स्मृतिरिप । तस्मान्नेन्द्रियकल्पनया अविरोधः ॥ १६ ॥

# द्रीयति चाथोपि समर्यते ॥ १७॥

पुनः प्रकारान्तरेण विरोधमादाङ्क्य परिहरति । ननु ब्रह्म जगत्कारणिमिति सिद्धम्, तच समवािय निमित्तं चेति च, कारणधर्मा एव हि कार्ये भवन्ति, असम्भावनायां त्वन्यथा कल्पनम्, कामाद्यो धर्माश्च श्रुतौ विहिताः, ते ब्रह्मण एव भिवतुं युक्ताः, निषेधिकािप श्रुतिः, न हि वेदवादिनामणुमात्रमप्यन्यथा कल्पनमुचितमित्यादाङ्क्य परिहरति ।

### भाष्यप्रकाशः।

नेव प्राणो भवती'त्यादेः सम्रचायकः। विषयवाक्यसिद्धमर्थं निगमयन्ति अत इत्यादि। अकु-त्स्नत्वबुद्ध्युत्पादकप्रकारसत्त्व एव तिनवारकस्य कृत्स्नपदस्य सार्थक्यसिद्धेसाद्वचनात् तथेत्यर्थः। सिद्धमाद्वः तस्मादित्यादि। क्रियाणां केवलज्ञानात्मकेन स्वरूपेणेव सिद्धत्वान तदनुरोधेनापि तथेत्यर्थः॥ १६॥

द्रीयित चाथोपि स्मर्यते ॥ १७॥ पुनिरत्यादिना स्त्रमवतार्य तद्विभजन्ति निन्नित्यादि । असम्भावनायां त्वन्यथा कल्पनिमिति । कार्यासाधारणधर्माणां कार्यत्ववत् कारणे असम्भावनायां तु विवर्तवादस्य वा असतः सत्ताया वा आश्रयणेन श्रुतिविरुद्धं कल्पनम् । इत्यादाङ्कोति । एवं प्रकारेण विरोधमाद्यञ्च ।

### रहिमः।

विनस्यित न प्रेस संज्ञास्तीत्यरे ब्रवीमीति होवाच याज्ञवल्क्य' इत्यनया श्रावणेन । पूर्वश्रुतौ श्वासी-च्छ्रासः वेदशब्दजन्यजगतः स्थापनम् । 'कार्यवत्तद्धर्माणा'मित्युक्तभाष्ये कार्यप्रसङ्गे तद्धर्माणामुक्तेर्जगत्स्था-पनमुक्तम् । द्वितीयायां भृतसमुत्थानादिकं स्पष्टम् । छान्दोग्यीयाष्टमोपदेशानुसारेण सर्वभृतसमुत्थानम् , नतु ताम्बूलपूगीफलदिजन्यमदशक्तिविद्याहुः उक्तत्वादिति । तथाच निलीनप्राणादेशिवर्भावः, नतु तत्रासत्याया मदशक्तेरित्यर्थः । 'नासतो विद्यते भाव'इति वाक्यात् । विषयेति । विषयवाक्यं 'स यथा सैन्धवे'त्युक्तम् । तत्सिद्धमर्थम् । अत इति शब्देन पश्चम्यन्तेन घटितं भाष्यमिति निगमयन्तीत्युक्तम् । तस्मात्पर्वतो विद्वमानितिवत् । सर्वाकारत्वसमर्थनायाहुः अक्तत्स्वत्वेति । तादशप्रकारः प्रज्ञानस्य गुण-त्वप्रकारः । तद्वचनादिति । कृत्स्वपदवचनात् । तथा प्रज्ञानघनत्वेन गुणगुणिसर्वाकारस्वरूपं वस्त्वेव, न तु मिश्रम् । तादशमित्यर्थः । कियाणामिति । 'प्राणक्तेवे'त्यादौ प्राणेन्द्रियानुकूलिकयाणाम् । स्वरूपण स्वसत्तारूपेण । एवकारोऽसतः सताव्यवच्छेदकः । तद्विचिति । अलैकिकेन्द्रियकल्पनानुरोधेनापि तथा अविरोध इत्यर्थः ॥ १६ ॥

द्रीयति चाथोपि समर्यते ॥१०॥ निन्वत्यादीति । विरोधमिति । कामाकामनोधकश्रुति-विरोधम् । कार्योति । कार्यासाधारणधर्माः अनित्ये जननदास्यसाधनकर्तृत्वानपहतपाप्मत्वानि तेषाम् । कार्य-त्वेति । षष्ठचन्ताद्वतिः । श्रुतीति । 'यतो वा इमानी'ति श्रुतिविरुद्धम् । भाष्ये । कामाद्य इति । शारी-रकत्राक्षणे 'काममय एवायं पुरुषः यथाक्रतुर्भवति, तत्कर्म कुरुत' इति श्रुतौ तत्कर्मा । 'तद्भिसम्पद्यत' इति श्रुतौ तत्कर्मसम्पन्नः । एवं विहिताः । अत्र भवतीति ठेडन्तं पदमिति । एवेति । न तु जीवस्येत्यर्थः । युक्ता इति । नैयायिका अपि कारणधर्माः कार्यधर्मानारभन्त इत्याहुः निविधिकेति । 'अथा कामयनानो योऽकामो निष्काम आत्मकाम आप्तकामो भवती'ति । ज्योतिर्जाक्षणेपि 'अथ सुतो यत्र न कंचन कामं कामयते न द्रीयति श्रुतिरेव जङजीवधर्माणां भणवत्यभाव इति । 'हे वा व ब्रह्मणो रूपे' इत्युपक्रम्य, द्रेषा पश्चभूतान्युक्त्वा, 'अथात आदेशो नेति नेती'त्याह । इतिशब्दः प्रकारवाची । ब्रह्म पश्चमहाभूतानि भवति, न त्वेवंप्रकारकम्।तत् साधयति।न।न भवत्येव ब्रह्म ताहशम्। हि युक्तोऽयमर्थः। 'एनस्माज्ञान'मिति। न हि कार्यकारणयोरेकः प्रकारं। भवति। अतो 'नेनी'ति प्रकारनिषंधोपसंहारः, न तु समवायित्यम। त्रत्यम्। त्रत्यन् 'अन्यत् परमस्ति इति

### भाष्यप्रकाशः।

# परिहारं वदन्तो दर्शयतिपदस्चितं विषयवाक्यमुपन्यस्य व्याकुर्वन्ति द्वे इत्यादि ।

इदं बृहदारण्यके मूर्ताम्तिश्राक्षणे । तत्र 'ढे वा व श्रक्षणो रूपे' इत्युपक्रस्य अिददैवता-ध्यात्मभेदेन द्वेधा पश्चभूतान्युक्त्वा, 'अथात आदेशो नेति नेती'तिनिपेधमाह । तत्र किं द्वे नजी प्रकृतमर्थ गमयत इति द्वयोः स्थापनमात्रं क्रियते, किं वा वीप्सया पूर्वीक्तं सर्व निपेधित, उत रूपद्वयमेव निपेधित, अथवा पूर्वप्रतिपेधो भूतराशिं निपेधित, द्वितीयो वासनाराशिमित्यादि-श्रक्कायां श्रुतिः स्वयमेव विवृणोति । 'न ह्यसादिति नेत्यन्यत्परमस्ती'ति । अत्र व्याख्येये वाक्ये अथशब्दः प्रक्रमभेदकः । अत इति हेता पश्चभी, ल्यव्लोपे वा । उक्तं रूपद्वयं हेत्कृत्य आदेशः ताभ्यां कार्याभ्यां रूपाभ्यां ज्ञाप्यस्य श्रक्षण उपदेशो 'नेति नेती'ति।पूर्व इतिशब्दः प्रका-रवाची । तथाच समवायित्वात् श्रक्ष पश्चभूतानि भवति, न तु इति एवं श्रकारकं पश्चभूतप्रकार-कम् । एवः श्रथमनेत्यर्थः । तदेतद्व्याख्यानेन साधयति । 'न ह्यसा'दित्यनेन । न, न भवत्येव श्रक्ष तादशम् । हि युक्तोयमर्थः । युक्तत्वे हेतुः 'एतसा'दिति । यत एतसाञ्चातं तत् । न हि कार्थकारणयोरेकः प्रकारो भवति । अतो व्याख्यानात् श्रयमेन नेतीत्यनेन प्रकारनिपेधोपसंहारः । द्वितीयं नेतीति व्याख्याति 'अन्यत्परमस्ती'ति । भिन्नश्रकारकत्वेपि न तु समवायित्वमात्रत्वम्,

### रिइमः।

कंचन खप्नं पश्यित तद्वा अस्येतत् आत्मकाममाप्तकाममकाम रह्प'मिति । श्रुतिरेवेति । स्मृतिव्यवच्छेदकः । 'जङ्जीवधर्माणां भगवत्यभाव' इति श्रुतिर्मृत्रीमूर्त्वग्रह्मणस्थेव दर्शयतीत्यन्वयः । प्रकृते ।
दर्शयतीति । प्रज्ञानधनिवचारात् सदसद्धिन्नक्षणत्वं तस्य मूर्तामूर्त्वग्रह्मणे दर्शयति इत्येवं सूचितम् ।
विपयवाक्यशब्दस्तु सूचितशब्दसमिन्याहाराज्ञाधिकरणावयवत्वं वक्ति । अधिकरणावयवे विषयवाक्ये
सूत्रपद्धितत्वस्य प्रायो दर्शनात् । इत्याद्गिति । आदिना प्रकारतावत्तयोर्निषेषो वा । प्रक्रमेति ।
मूर्तामूर्तप्रक्रमभेदकः । इतिश्वाब्द इति भाष्यं विवृण्वन्ति पूर्व इति । ब्रह्मोतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म
तथाचिति । एवं पूर्वपरामश्चे पूर्वपरामृष्टपत्रमहामूत्त्वं तत्प्रकारकं पत्रमहामृत्त्वप्रकारकं
नित्तव्यर्थः । भावप्रधानः पत्रभृत्तशब्दः । एष प्रथमनेतीत्यस्थार्थः । तत्साध्यतीति भाष्यविवरणं
तदेत्तदिसादिश्रुतिः । तामाहुः नस्यस्मादित्यनेनिति । व्याख्यानेनस्यनेनान्वेति । एतस्मादितीति । अरमादिति श्रौतपदार्थः । श्रुतेः प्रत्यक्षमिति इदमः प्रयोगः । आचार्यास्तु तत्कान्ने समीपतरं
पश्यन्तीत्येतच्छन्दं प्रयुद्धः । अत एव कचित्युस्तके नस्यादिति नेत्यन्यत्विति पञ्चते । न हीतिभाष्यविवरणं नहीति । अत इति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म अत इति । नेत्तीत्यनेनेति । व्याख्यानश्रुतिगतेन नेतीस्यनेन । नेतीति । व्याख्येयनेतीितशब्दौ व्याख्यातश्रुतिर्थाख्याति । तदेतद्वाध्यवि-

# रूपं निरूप्य, नाम निरूपयति । 'सलस्य सल्य'मिति । तेन प्रपश्चातिरिक्तब्रह्मणो

### भाष्यप्रकादाः।

किन्त्वन्यत् परमस्तीति । तथाच द्वितीयेन नेतीत्यनेन एतावत्तानिषेघीपसंहारः । तथाचात्र न सर्वनिषेघः, नापि रूपद्वयनिषेघः, नापि भूतवासनाराज्ञ्योनिषेघः, न वा तत्स्थापनमात्रम्, निषेघ-पक्षेषु व्युत्पादनपूर्वकप्रतिपादनवैयर्थ्योपातात्, स्थापनमात्रपक्षे निषेधस्य प्रक्रमान्तरस्य च वैयर्थ्य-प्रसङ्गात्, अतः प्रकारैतावत्तयोरेव निषेध इत्यर्थः ।

एतदेव निगमयितुमाहुः इतीत्यादि । इत्येवं अरूपत्ववारणाय रूपं निरूप्यानामत्ववारणाय नाम निरूपयित 'सत्यस्य सत्य'मिति । तत्र व्याख्येयवाक्य इव व्याख्यानवाक्येपि एवं शङ्का स्थात् । हि निश्चयेन । न एतसात् किन्त्वाविद्यक्तिमिति हेतोनिति इति, इदं ब्रह्म न भवतीत्युच्यते, किन्त्वन्यत् परं ब्रह्मास्तिति । यद्वा । हि यसाद्धेतोनिति नेतीति वीप्सया मूर्तामूर्ते तद्वान्सनात्मिकामविद्यां तत्कार्यादि च सर्व निष्ध्य सर्वनिषधाविद्यत्वेन तत्साक्षित्वेन च ब्रह्मविदिष्टं इति, कृत्वा, नेति नेतीत्येतसात् परं उत्कृष्टं ब्रह्मणो निर्देशनं अन्यन्नास्तीति । अथवा । न ह्येतसाद्वसणो व्यतिरिक्तमस्तीति नेतीत्युच्यते, न पुनः स्वयमेव नास्तीत्यर्थः । तच्च दर्श-यति, अन्यत् परमनिषद्धं ब्रह्मास्तीति त्रिधापि अक्षरयोजना सम्मान्यते।अतः को वा व्याख्यानवाक्यार्थं इति, तत्सन्देदं निराकर्त्व नाम निर्वक्ति । 'प्राणा वे सत्यं नेपामेष सत्य'मिति । प्राणन्तिति प्राणाः पूर्वोक्ता अपरब्रह्मरूपाः तत्कार्यत्वात् । सत्यम् । नाविद्यकाः ब्रह्मविवर्तभूताः । तत्र

वरणेनैव विवृण्वन्तोऽन्वयमाहः भिन्नेति । एतावन्तेति । पत्रमहाभूतमात्रतानिपेधोपसंहारः । तथाच इति नाम पञ्चमहाभूतप्रकारेण ब्रह्म नेति द्वितीयनेतीत्यस्यार्थः, किन्त्वन्यत्तत्समुवायि परमस्ति तत इति भावः। नवेति। नञ्द्रयेन मूर्तामूर्तस्थापनमात्रम् । च्युत्पाद् नेति । निषेधस्य च्युत्पादनेत्यादिः। व्युत्पादनं व्युत्पत्तिः । सा च नश्यतीति नञ् । नच मावे वा डच् डौ । प्रतिपादनं 'किं द्वौ नजा'-वित्यादिनोक्तपक्षाणाम् । मूर्तामूर्ते नेति न, किन्तु इति उक्तप्रकारेण । नैयायिकानां प्रसिद्धमिति । निषेधवीप्सया निषेधादरात्सर्वे निषिद्धम् । नो चेद्रपसंहारे न भवेत् । किंवा रूपद्वयनिषेधद्वयमिति यथासंख्यमन्वयः । व्याकरणात् । पूर्वप्रतिषेधो भूतराशिं आध्यात्मिकं निषेधति । द्वितीयो वासनाराशिं अधिदैवतम् । स्वयमेवेति । एवकारः स्मृत्यादियोगव्यवच्छेदकः । एवेति । प्रतिपादनादन्ययो-गन्यवच्छेदकैवकारः । इत्येवमिति । इतिईतावित्यनुक्त्वेत्येवमिति यदुक्तम् , तेन निगमनमेवं प्रकारेणेत्यवं ततीयान्तोक्तहेत्विटित्मिति बोध्यम् । तन्नेति । रूपनिरूपणे । एतस्मादित्यस्मादित्यत्र भाष्यानुरोधात् । आविद्यकमिति । मूर्तामूर्तरूपं इति हेतोः नेति । इमौ शब्दौ व्याक्तविन्त स्म इतीति । इसेवंप्रकारं इदं मूर्तामूर्तरूपं ब्रह्म न भवत्याविद्यकत्वात् इत्युच्यते । प्रथमं द्वयोः स्थापनमात्रं क्रियत इत्युक्त्वा द्वितीय आहः यद्वेति । तत्कार्यादीत्यादिनाकार्यकार्यग्रहणम् । सर्वनिषेधेति । यथा नेदं रजतमिति निषेधे निषेधावधित्वेन शुक्तिस्तद्वत् । ब्रह्मैवेति । एवकारेण मूर्तामूर्तयोगव्यवच्छेदः क्रियते । नेतीत्येतस्मादत्यन्तेन ह्यस्मादिति नेतीत्यन्तं व्याख्यानं व्याकृतम् । परमित्यारभ्यान्य-त्परमस्तीति व्याकृतम् । नहीति नञोत्रास्तिनान्वयः कृतः । उत रूपद्वयमिति तृतीयपक्ष आहुः अथवेति । अत इति । व्याख्यानवाक्यस्यार्थः । पूर्वोक्ता इति । 'प्राणन्नेव प्राणो भवती'ति श्रुत्यपन्यासेन पूर्वसूत्रचकारोक्ताः। यद्वा 'अथामूर्तम्। प्राणश्र यश्रायमन्तरात्मन्नाकाशः। एतदमृतमेतद्य-देतत्त्य'मिति मूर्तामृतंत्राह्मणस्थाः प्राणाः । तत्कार्यत्वादिति । त्रह्मकार्यत्वात् । सत्यमिति । प्राणाः १६ ब्र० स्०र०

विद्यमानत्वात् प्रपश्चधर्मवचनं तिस्यापचारिकमेव युक्तम् । श्रुत्येव तथा प्रति-पादनात् । चकारः पूर्वयुक्तयनुसन्धानार्थः । अथो इति प्रक्रमभेदोपि । 'अथात आदेश' इति भिन्नप्रक्रमेणाह । श्रुतेरन्यार्थनानिराकरणायाह । अपि स्मर्यते । 'अनादि मत्परं ब्रह्म न सत् तन्नासदुच्यत' इति । सदसतोः क्षेत्रत्वात् । ज्ञेयनि-रूपणे निषेधः । प्रपञ्चधर्मा भगवित उच्यन्ते वेदादौ, न तु तद्धर्मा भवन्तीति ज्ञापयित । तस्माच्छितिस्मृतिभ्यामेव तथा निर्णयः ॥ १७॥

### भाष्यप्रकाशः।

हेतुः । तेषां प्राणानां एष परमात्मेव सत्यं स्वरूपभूत इति । यद्वा । सद्भूपत्वात् त्यरूपत्वाच सत्यं प्राणास्तेषामेष स्वरूपभूत इति । तथाच व्याख्यानवाक्यमिष न निपेधस्य प्रपञ्चे पर्यवसानं गम्यति, न वा ब्रह्मणः सर्वविशेषग्रन्यत्वे, किन्तु ब्रह्मणः प्रपञ्चप्रकारकत्वे प्रपञ्चसमवायिमात्रत्वे चेत्येतद्र्थं रूपनामवन्त्वार्थं च नामानिर्वचनम् । तदेतदुक्तं इत्तीत्यादिना । तेन यत् सिद्धं तदाहुः तेनेत्यादि । नामव्याख्यानपूर्वकं ब्रह्मणोतिरिक्तत्वस्थापनेन ब्रह्मणस्त्रथात्वात् तथेत्यर्थः । प्रक्रमभेदोपीति । प्रकारभेदब्रह्मातिरेकयोरुपोद्धलक इत्यर्थः । स्पृतो ब्रह्मणः सदसन्तं निपिध्यते इति कथं तेन विवक्षितव्यतिरिक्तार्थवारणमित्यतो व्याक्कवन्ति सदस्तोरित्यादि ॥ १७ ॥

### रिइमः।

सत्यमित्यन्वयः । सत्यं नाम नाविद्यकाः, किन्तु ब्रह्मविवर्तभूताः ब्रह्मणो विशेषण वर्तनभूताः । ब्रह्मावैवर्तपुराणमपि भवति । परमात्मैवेति । तदन्याभावादेवकारोऽन्ययोगव्यवच्छेदकः । अन्यत्पर-मस्तीत्यत्रान्यत्त्यमिति पुस्तकान्तरपाठात्स्मृतमर्थमाहुः यद्वेति । प्रपश्च इति । मूर्तामूर्तरूपे । किंवा वीप्सयेत्युक्तद्वितीयपक्षे आहुः न वा ब्रह्मण इति । प्रपञ्चेति । पत्रमहाभूतप्रकारकत्वे । प्रपञ्चेति । त्रह्मणोऽभिन्ननिमित्तोपादानत्वादिति भावः । इतीतीति । इति रूपमित्यादिना । अतिरिक्तत्वेति । पञ्चमहामूतातिरिक्तत्वस्थापनेन । तथेति । प्रपञ्चधर्मस्य पञ्चमहाभूतत्वस्य वचनं तस्मिन् ब्रह्मणि औपचारिकत्वं लाक्षणिकत्वं स्वसमवायिकारणत्वं सम्बन्धः। एवकार आरोपापवादसङ्गतिसत्त्वात्। श्रुत्यै-वेति अस्थूलादिश्रुसैव । तथेति । औपचारिकत्वम् । स्वभावतो निपेधायोगात् । प्रकारेति । प्रकमो मूर्तामूर्तयोः । तस्य भेदं सौत्रोथोशब्द आहेति । निपेधो हि विधिरूपप्रकारस्य भेदेन निपेधरूपप्रकारेण भवति । अतः पूर्वस्मात्प्रकारभेदः । अभावरूपनिषधे ब्रह्मणोऽतिरेकोऽभावः । नहि खपुष्पे ब्रह्मास्ति । प्रतीत्यभावेन तस्यैवाभावात् । खपुष्पं तु ब्रह्मास्ति । 'यदस्ति यन्नास्ति स एव विष्णु'रिति विष्णुपुरा-णात् । तयोः सतोः । उपोदिति । निह घटो नास्तीत्यादिस्थले प्रक्रमभेदेनाभावनिरूपणमस्ति सत्यपि प्रक्रमभेदे । अथो इति शब्दप्रमाणेन तु सतोरुपोद्धलनात्पृथड्निरूपणमस्ति । 'अथातो ब्रह्मजिज्ञासा' 'अथातो धर्मजिज्ञासे'ति ब्रह्मधर्मयोः ब्रह्मकर्मणोर्वेक्यात् । 'कर्मेके तत्र दर्शना'दिति जैमिनिस्त्रे धर्मस्थले कर्मोक्तिः । भाष्ये । अथो इति विषयवाक्यघटकाथशब्दपर्याय इत्याहुः अथात इति । यतोतः स्त्रेपि भिन्नप्रक्रम इति भावः। मत्परमिति। अहं परो यस्येति मत्परम्। कथं तेनेत्यादि। सदसन्निपेधेन कथं विवक्षितोर्थः अस्थूलादिरूपः तद्यतिरिक्तो जडजीवधर्मा औपचारिका ब्रह्मणीति तद्यतिरिक्तोर्थः वैदिकधर्मवद्रह्म तस्य वारणमित्यर्थः । सद्सतोरित्यादीति । निरूपण इति ।गीतायाम् । निषेधः ज्ञापयतीत्यन्वयः । किं ज्ञापयतीत्यत आहुः प्रपश्चेति । उच्चन्त इति । उपचारेणोच्यन्ते, न तु

# अत एव चोपमा सूर्यकादिवत् ॥ १८ ॥

प्रत्रधर्मा भगवत्युपचारादुच्यन्त इत्यत्र निद्र्शनान्तरमाह।अतएव इममेव निर्णयमाश्रित्य, 'समः प्रुषिणा समो नागेन समो मशकेन सम एभिस्त्रिभि-लींकैः समोऽनेन सर्वेणे'ित निरुपमस्य भगवतो यदुपमानं तत् तद्धमसम्बन्धात्। न चात्र खतन्त्रतादशधमेवन्त्वं ब्रह्मणो वक्तं युक्तम्। निन्वद्मिप विरुद्धमित्या-शङ्क्ष्य दृष्टान्तमाह। सूर्यकादिवत्। सूर्येण सिहतं जलं सूर्यकम्। 'यथा द्ययं ज्योतिरात्मा विवखान् अपो भिन्ना बहुधैकोऽनुगच्छन्', 'एकधा बहुधा चैव दृद्धयते जलचन्द्रव'दिति। यथेतरसंश्चिष्टस्योपमानत्वम्, एवं 'समः प्रुषिणे'त्यपि।

### भाष्यप्रकाराः।

अत एव चोपमा सूर्यकादिवत्।।१८।। सूत्रमवतारयन्ति प्रपञ्चेत्यादि। च्याकुर्वन्ति अत एवेत्यादि। निरुपमस्येति। 'न तत्सम' इति श्रुत्या तथा प्रतिपादितस्य। तद्धमसम्बन्धा-दित्यादि। यदि प्रपञ्चधम्वन्त्वं ब्रह्मणः स्यात्, तदा 'प्रुपिनांग' इत्यादि प्रथमान्तमेव निर्दिशेत्, समपदं च न निर्दिशेत्, अतस्तथा निर्देशाभावात् प्रपञ्चधमसम्बन्धादेव तद्धम्वन्त्वम्, न स्वतस्तथा-त्वमित्यर्थः। दृष्टान्तोक्तिप्रयोजनमाद्यः निन्वत्यादि। इदं निद्शनमपि समत्वासमत्वयोरुभयोरपि श्रावितत्वेन विरुद्धम्, अथवा तद्धमसम्बन्धेन तद्धम्वन्त्वे ब्रह्मणोऽङ्गीकियमाणे दृष्टसम्बन्धे दुष्टत्व-मपि स्यात्, अतोपि विरुद्धम्, अतो निर्णायकत्वाभावमाशङ्क्य श्रौतं दृष्टान्तमाहेत्यर्थः। सिद्धमाद्यः यथेत्यादि। यथा किरणद्वारा जलादिसंश्विष्टस्य सूर्यादेवेबह्मोपमानत्वम्, 'यथा ह्ययं ज्योतिरात्मा विवस्तानपो भिन्ना बहुधेकोनुगच्छन्, उपाधिना क्रियते भेदरूपो देवः क्षेत्रेष्वेवमजोयमात्मे'-त्यादिवाक्येष्ट्च्यते, एवं 'समः प्रुपिणे'तिवाक्येपि प्रुष्यादिसंश्विष्टस्य तदुपमेयत्वमप्युच्यत रिक्षः।

प्रपञ्चधर्मा भगवति भवन्तीति । एव तथेति । प्रसिद्धप्रमाणान्तरव्यवच्छेदकैवकारः । अस्थूलत्वादि-प्रकारेणेति तथेत्यस्यार्थः ॥ १७॥

अत एव चोपमा सूर्यकादिवत् ॥१८॥ प्रपञ्चेतादि। निद्र्शनेति। 'दर्शयित चे'ति निद्र्शनमुक्तम्, अन्यन्निद्र्शनं 'समः प्रुषिणे'त्यादि, तदाह । निद्र्शनं दृष्टान्तः यथा ब्रह्मास्थूलत्वादिश्वतौ तथात्रारूपवत् । प्लुष्यादिविश्वविलक्षणम् । अत्रण्वेत्या-द्रिति । अतः ल्यन्लोपे पञ्चमी । इमं निर्णयमाश्रित्येवत्यन्वयः । उपमानमिति । एतेन भाष्येण सूत्रे उपमाशन्द उपमीयतेऽनेनेत्युपमा । करणे घञन्त इत्युक्तम् । उपमयधर्मलुप्तम् । उपमानं प्रुष्यादि । समपदं वाचकं श्रुतावित्ति । उपमेयं लुप्तम्, धर्मो लुप्तः । 'हंसीव कृष्ण ते कीर्तिः स्वर्गङ्गान्मवगाहत' इत्यत्र चतुष्ट्यमस्ति । तद्धमेति । प्रपञ्चधर्माणां उपचारेण सम्बन्धात् । स्वतन्त्र्रोति । यथा पञ्चमहामूतत्वं पञ्चमहामूते स्वातन्त्र्येण घट इत्युक्ते घटवत्त्ववदुच्यते । युक्तमिति । ब्रह्मत्वत्र्वर्धमेण तिरस्कारात् । ब्रह्म पञ्चमहामूतानीत्येवं सदा पञ्चमहामूतपदसन्निध्यभावात् । अतो न युक्तमित्यर्थः । दृष्टान्तेति । सौत्रदृष्टान्तेत्यादिः । इद्यमिति । समत्विनदर्शनम् । असमत्वं 'न तत्सम-श्वाभ्यधिकश्च दृश्यते । वृत्ति शुत्युक्तम् । निर्णायकेति । निद्र्शनान्तरस्य तथा । सिद्धमाहुरिति । श्रीतदृष्टान्तिभसङ्गात् दार्ष्टान्तिकेन समं दृष्टान्तवाक्यमप्यादुः उपाधिनेति । जलाद्यपाधिना । भेदेन रूप्यते व्यवहियत इति भेदरूपः । श्लेत्रेषु । इत्यादीति । आदिना सौत्रादिशन्दार्थैकधाबद्वष्टेवि भाष्यीयवाक्यम् ।

चकारस्तु विरोधाभावो वक्तव्यः, अधिकरणं च संपूर्णमेकदेशिन इति सूचयति । तसाज्ञडजीवधर्माणां भगवत्युपचारः, निषेधस्तु मुख्य इति ॥ १८॥

इति तृतीयाध्याये द्वितीयपादे पश्चममरूपवदेव हीत्यधिकरणम् ॥ ५ ॥

### भाष्यप्रकादाः ।

इति विरोधाभावादुपमारूपं निदर्शनमपि निर्णायकमित्यर्थः । सिद्धमाद्यः तस्मादिति । ब्रह्मणः प्रपश्चविरुक्षणत्वेन कार्यासाधारणधर्माणां कारणे ब्रह्मण्यभावेन ब्रह्मणस्तत्स्वरूपधर्माणां च लौकिकमनोवागगोचग्रवेन 'कृत्सः प्रज्ञानघन' इति श्रुत्या आकारस्य ज्ञानात्मकत्वेन तत्त-तिक्रयादीनां धर्माणां च नेसर्गिकत्वेन तेपां च भगवत्प्राकद्ये एव दर्शनादिव्यवहारविषयत्वेन लौकिकवाङ्मनोभिः प्रतीयमानानां स्थानधर्मत्वात् तथेत्येकदेशिमतेन सिद्धमित्यर्थः । तेन ब्रह्मणः स्थानतो जडजीवधर्मवन्त्रम् , स्वतस्तु तद्रहितत्विमत्येकदेशिमतेन सिद्धम् । एतेनास्याधिकरणस्य प्रासङ्गिकत्वं वक्ष्यमाणोपोद्यातत्वं वेति स्रचितम् ।

विद्वन्मण्डने तु मायावादिमतेन अरूपवत्स्त्रप्रकृतैतावत्स्त्रव्रद्याभ्यां निर्विशेषस्येव ग्रुख्य-तया निरूपणं दक्यते इत्याशङ्कायां 'न स्थानतोषी'त्यादिस्त्रत्रयम्, 'अरूपव'दित्यादिस्त्रचतुष्टयं चोपादेयांशमादायवं व्याख्यातम् । तथाहि । तत्र जडजीवधर्मा ब्रह्मणि सन्ति न वेति विचार-यँस्तन्निरूपकनिषेधकश्चतीनामन्योन्यविरोधपरिहारं च विचारयञ्चभयोरपि श्वतिवाक्यत्वेनान्यतर-बाधमप्यशक्यं जानकीपाधिकं ब्रह्म सविशेषश्चतिविषयः, निरुपाधिखरूपं तिनविंशेषश्चतेरिति मतम्, 'न स्थानतोपि परस्थोभयलिङ्गं सर्वत्र ही'ति सूत्रेणौपाधिकत्वे तत्स्वभावत्वं ब्रह्मणो न सम्भवतीति तच्छतीनामब्रह्मनिरूपकत्वापत्तिरिति निरस्य, पुनरुपहितानुपहितयोर्भेदाङ्गीकारेणो-भयरूपत्वं ब्रह्मणि भविष्यतीति तन्मतोपपत्तिमाशङ्क्य, 'न भेदादितिचेन्न प्रत्येकमतद्वचना'दिति स्त्रेण 'अपि चैवमेक' इत्यग्रिमेण चाभेद्वोधकश्रुतिविरोधनिरूपणेन निरस्य, पुनराकाराणां प्रपश्च-मध्यपातित्वात् प्रपश्चस्य जन्यत्वात् तेपामपि तथात्वात् तेषु ब्रह्माभेदवोधनमापचारिकम्, अतः साकारवादिन्यो न ब्रह्मानिरूपिका इति प्राप्त आह 'अरूपवदेव हि तत्प्रधानत्वा'दिति। स्यादेतदेवम् , यद्याकाराणां प्रापश्चिकत्वं भवेत्, न त्वेवम् । न हि प्रपश्चित्यत्वेनेव प्रापश्चिकत्वं वक्तं शक्यम् । त्वदिभमतस्यापि तथात्वापत्तेः । अतो निराकारवादिनीप्विव साकारवादिनीष्वपि श्रुतिष्वरूपवदेव तत् प्रतिपाद्यते । रूप्यते निरूप्यते व्यविद्ययते इति रूपं सर्वव्यवहारविपयत्वम् , तद्युक्तं रूपविद्य-श्वम्, ब्रह्म तु तदिलक्षणमित्यर्थः । यथा चैतत् तथा मृत्स्नाभक्षणादित्रसङ्गनिरूपणेन निरूपितम् । रहिमः।

तद्येति । सूर्याद्यपमेयत्वम् । विरोधाभावादिति । असमसैव 'लुष्यादिसमत्विमिति तथा । ध्रुषि-णेत्युपमोपमानं सूर्यादि तद्र्षं निदर्शनम् । द्योषमिति । अवक्तव्यः उक्तप्रायत्वात् । सूचय-तीति । समुचयार्थकत्वात्सूचयति । जडेति । सर्वकर्मसर्वकामत्वादीनां ठौकिकानाम् । निषेधोऽस्थूठा-दिश्रुत्या । इति विरोधपरिहारः । एवं शेपं स्फुटमित्यर्थः । स्थानत इति । तत्सूत्रे स्पष्टम् । प्रास-द्धिकत्वमिति । अविरोधप्रतिपादकेनाधिकरणेन स्मृतस्थैकदेशिमतस्याविरोधप्रतिपादकस्योपेक्षानर्द्दत्वा-दिति मावः । वक्ष्यमाणेति । मुख्यसिद्धान्तवोधकवक्ष्यमाणाधिकरणस्य किमपेक्षया मुख्यत्वमिति निरूपकसापेक्षस्य प्रकृतस्य सिद्धयर्थेकदेशिमतस्य मुख्यत्वनिरूपकस्य चिन्तात्र कृतेत्युपोद्धातत्वम् ।

<sup>9.</sup> मूलपुस्तके ब्रह्मण इलारभ्य इलार्थ इलन्तं सिद्धार्थकथनं नास्ति, किन्तु शेषं स्फुटमिलेव वर्तते, रिसकारेश्व तदेव विश्वतमिति ।

## अम्बुवद्प्रहणात्तु न तथात्वम् ॥ १९ ॥ (३-२-६.) मुख्यसिद्धान्तं वक्तमेकदेशिनं दूषयति । तुशब्दस्तथा सिद्धान्तं व्यावर्त-यति । तथात्वं समवाय्यतिरिक्तस्य तद्धर्मयोगात् । जडजीवधर्मयोगात् सर्वकाम-

### भाष्यप्रकाशः।

अथवा। रूप्यते व्यविद्वयते अनेनित करचरणाद्युच्यते। तथाच यथा लोके करादिकं भिन्नम् , तद्वानिभानी भिन्नः, तथा ब्रह्म न श्रुतौ करादिभिन्नं तदिभमानित्वेन निरूप्यते, किन्तु करादेरिप ब्रह्मत्वाद्भेद्राभावाद्रप्रूपमेव निरूप्यते, न तु रूपविद्यर्थः। नतु कुत एव तद्वगम्यते करादीनामिप ब्रह्मत्वमेव, न तद्भिन्नत्वित । सर्वेषां वेदान्तानां ब्रह्मैव प्राधान्येन प्रतिपाद्यं यतः। अयमर्थः। करादीनामब्रह्मत्वे तिन्नरूपकाणां वेदान्तानामब्रह्मपरतया ब्रह्मपरत्विनयमव्याहितः, अतः करादिनिरूपकाः साक्षाद्धस्त्रप्तिपादका एवति । 'सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात्', 'आमनन्ति चैनमिस् 'नित्याद्यधिकरणरूपोपपत्ति हिंशब्देनोच्यते। 'स यथा सन्धवधनोऽनन्तरोऽवाद्यः कृत्स्वो रसघन एवं वा अरे अयमात्माऽनन्तरोऽवाद्यः कृत्स्वः प्रज्ञानघन एवं'ति, 'सत्यं विज्ञानमानन्दं ब्रह्मे'ति, 'आनन्दमात्रकरपादम्रखोदरादि'रिति, 'आनन्दमयो-ऽभ्यासा'दित्यादिश्वतिस्मृतिन्यायकवाक्यतया सचिदानन्दरूपत्वं करादीनामवधारणीयम्। अत एवाग्रे स्त्रकारोप्याह 'आह च तन्मात्र'मिति। एता एव श्रुतयोऽत्रानुसन्धेयाः। त्वद्भिमतव्याच्याने तु 'अरूप'मित्येतावतेव चारितार्थ्यं स्यात्। रूपवन्त्वस्योभयवाद्यसम्मतत्वेनाविवादास्पद्त्वात् तिन्नपेधानुपपत्तिः। रूपरूपवन्तस्य सिद्धान्त्यभिमतत्वात्। एवं सिति तथा कथनादसदुक्त एवार्थः सृत्रकाराभिमत इति ज्ञायते इति॥१८॥ इति पञ्चममरूपवदेव हीत्यधिकरणम्॥।।॥

अम्बुवद्ग्रहणात्तु न तथात्वम् ॥१९॥ स्त्रमवतारयन्ति सुख्येत्यादि। एतेनासिन्नप्यधिकरणे सर्वकर्माद्यो ब्रह्मणि सन्ति, नवेत्येवं सन्देहः। उभयवाक्यश्रवणमेव सन्देहबीजम् ।
पूर्वपक्षस्त्वोपचारिका इति पूर्वसाद्विशेष इति वोधितम् । नन्तस्य सुख्यत्वाभावे किं गमकमित्यतो गमकं वदन्त एव स्त्रं व्याक्वर्वन्ति तुद्राब्द इत्यादि। व्यावर्तनीयं सिद्धान्तमाहुः
तथात्वमित्यादि । तथात्वं नाम एकदेशिनाङ्गीकियमाणं त्रिवृत्कृतजलसमवायिव्यतिरिक्तस्य
ज्योतिषः सूर्यादेस्तद्धर्मयोगाञ्जलधर्मयोगात् कम्पादिकमिव जडादिसमवायिव्यतिरिक्तस्य ब्रह्मणो
जडजीवधर्मयोगात् सर्वकामादय इत्येतं सिद्धान्तं नैशब्दो व्यावर्तयति। तथाच तुशब्द एव तस्य

'चिन्ता प्रकृतसिद्धवर्थामुपोद्धातं विदुर्बुधा' इत्युपोद्धातलक्षणम् ॥ १८ ॥ इति पश्चममरूपवदेव हीत्यधिकरणम् ॥ ५ ॥

अम्बुवद्ग्रहणात्तु न तथात्वम् ॥ १९ ॥ एवति । पूर्वाधिकरणेऽवधारितम् । द्विती-यैवकारार्थोप्येवम् । उक्तस्येति । निषेधस्तु मुख्य इत्युक्तस्य निषेधस्य । वदन्त एवेति । स्त्राणां सर्वतोमुखत्वादन्यार्थवदनयोगव्यवच्छेदकैवकारः । त्रिवृद्वित्यादि । 'अमेराप' इति श्रुतेर्जलसमवायित्रि-वृत्कृततेजो घृतादि । तद्धातिरिक्तस्य । जडादीति । आदिना जङ्गमः । तत्समवायिकपालतन्तुयोनिगो-मयफलपुष्परूपं तद्धातिरिक्तस्य ब्रह्मणोऽस्थूलदिरूपस्य उपचारेण जडजीवधर्मा अभिनादस्तब्धत्वसर्व-कर्मसर्वकामादयस्तेषां योगात् । व्यावर्तयतीति । तथाच तथात्वं नित्वति सूत्रे योजना । तुराबद् इति । नशब्दकर्तृकव्यावर्तयतिव्याख्यानकस्तुशब्द इत्यर्थः । एवकारो हेतुयोगव्यवच्छेदकः । तस्येति । त्वादयो न भवन्ति । क्रतः । अम्बुवद्ग्रहणात् । सर्वपरस्य हि प्रतिविम्बेऽधि-करणधर्भवत्त्वस् । तत्र रूपरहितं तत्र विचमानं च न प्रतिविम्बत इति वक्तव्यम् । तथापि खमनविरोधादम्बुवद्ग्रहणभिति । स्वच्छमम्बु प्रतिविम्बं गृह्णानि । न हि

### भाष्यप्रकाशः।

मुख्यन्वाभावगमक इत्यर्थः । हेतं व्याक्वीन्त सर्वेत्यादि । सर्वसात् परस्य ब्रक्षणः प्रतिविम्बे सति अधिकरणधर्मवस्वमेकदेशिना सिद्धान्तितम् । तत्र, तन्मते निराकर्तव्ये, रूपरहितं तत्र विद्यमानं च न प्रतिविम्वत इति द्वणं वक्तव्यम् । ब्रह्मणो जगहेलक्षण्यं वदता एकदेशिना ब्रह्मणि नीरूपत्वस्य व्यापकत्वस्य च तत्राङ्गीकारात् । तथाप्येवमुक्ता सिद्धान्तिनमपि पर्यनुयुज्जीत । सिद्धान्तेपि विरुद्धधर्माश्रयत्वाङ्गीकारेण तयो रिवाकाशनैर्भल्यवत् खरूपात्मकरूपस्य दूरत्वस चाङ्गीकारादाकाश्येव प्रतिविरवः सम्भवति, अतः स्वमतविरोधात् प्रतिविम्वाधिकरणस्वभावमादाय तन्मतद्पकं हेतुमाह अञ्ज्वद्यहणिमिति । तत् व्युत्पादयन्ति स्वच्छमित्यादि । अम्बु स्वच्छं तसादंशेन संशिष्टस्य सूर्यादेः प्रतिविम्बं गृहाति । न हि नथा धर्मा प्रहीतुं शकुवन्ति । हि यतो हेतोर्धर्मा मनोमयादिशर्व्दंकदेशोक्तानि पृथिव्या घटाद्य इव ब्रह्मण उपादेयानि मनःप्रभृतीनि कार्याणि अखच्छानि । मनो हि शुद्धाशुद्धभेदंन द्विविधम् । तत्र शुद्धं कामविवर्जितमिति । तत्र प्रतिविभ्विते ब्रह्मणि सर्वकामा एव न भासरन् । अशुद्धस्य तु कामवन्वेपि अस्वच्छत्वादेव प्रतिविम्बाग्राहकत्वम् । प्राणस्त्वापोमयोपि वायुरूपत्वात् प्रतिविम्बग्रहणायोग्यः । तथा भारूपं तेजः आकाशश्र । तसाजलादिवत् अंशेन संश्लिष्टस्य ब्रह्मणः प्रतिविम्बं ग्रहीतुं न शक्रुवन्ति । कि अव । धर्मत्वात् । रामवेतं हि कार्य कारणस्यावस्थाविशेषरूपत्वात् तद्धर्मभूतं तस्मात् । न हि समवेते कार्ये समवायिनः प्रतिविम्बः कापि दृष्टचरः, नाप्यस्वच्छे कस्यापि । अतः समवायि-व्यतिरिक्तस्य समवायिनश्च ब्रह्मणो प्रहीत्मशक्यत्ववोधनायाम्ब्वदग्रहणादित्युक्तमित्यर्थः । ननु

## रहिमः।

अस्थूलादिवाक्योक्तिनिपेधस्य। जडजीवधर्मयोगादित्युक्तम्। सच 'पृथिव्यां तिष्ठन्' 'आत्मिन तिष्ठ' श्वित्यादिश्रुतिसानुकूल इति तमाहुः सर्वस्मादिति। स्तिति । पृथिव्यामात्मिनि च सति । अधिति । आत्मपृथिवीधर्मवन्त्वम्। तन्न रूपेतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म तन्नः, तन्मतः इति । तन्नेति । अधिकरणे । एवमप्रेषि । तथापीतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म तथापीति । पर्यनुयुङ्गीति । भगवान् व्यासोनेन स्त्रेणेकदेशिमतवत्स्वमतिसद्धान्तिनमिष पर्यनुयुङ्गीत दूषयत् । तयोशिति । ब्रह्मिन्रूपणव्यापकत्वयोः । अतः इति ।
उक्तरूपात्स्वमतिरोधात् । प्रतिविश्ववेति । दर्पणादेः स्वभावम् , स्वच्छत्वादि । हेतुमाहेति ।
भगवान् व्यासः। अम्बुवदप्रहणं हेतुमाहेतीत्यप्यन्वयः। नहीत्यादिभाष्यम् । हि यतः इति विवरणम् ।
मनोमयेत्यादि । छान्दोग्ये पत्रमप्रपाठके । 'मनोमयः प्राणशरीरो भारूपः सत्यसंकल्प आकाशात्मा
सर्वकर्मा सर्वकामः सर्वगन्धः सर्वरसः' इत्यत्र मनोमयादिश्वदेकदेशा मनःप्राणभासत्यादिरूपाः तदुक्तानि
मनःप्रभृतीनीत्यन्वयः । तानि पृथिव्या घटादय इव ब्रह्मण उपादयानि कार्यत्वेनोपादातुं योग्यानि ।
'तन्मनोऽकुस्ते'ति । बृहदारण्यके 'एतस्माञ्जायते प्राण' इति । एवमन्या श्रेयाः । तथित्यस्यार्थो जलादिवत् । धर्मतिभाष्यं विवृण्वन्ति सम किञ्चेति । धर्मत्वादिति व्याख्येयम् । समवायिन इति ।
कपालादेः । समवायीति । कपालादेः व्यतिरिक्तस्याकाशादिसमवायिनश्च । अञ्चक्तेति । ब्रह्माधारपृथिव्यादिमिरशक्यत्ववोधनाय । अम्बुवदिति । व्यतिरेके दृष्टान्तः । अम्बु यथा स्वच्छत्वाद्पतिविग्वं

# तथा धर्मा प्रहीतुं राङ्गवन्ति । धर्मत्वाच । सर्वोधारत्वेन तथोच्यमाने वैयधर्य-

#### भाष्यप्रकाशः।

मास्तु धर्माणाग्रुपाधिभृतानां प्रतिविग्वग्राहकत्वम्, तथापि द्युभ्वाद्यधिकरणविपयवाक्ये ब्रह्मणः सर्वाधारतायाः सिद्धत्वात् ब्रह्मण्येव मनःप्रभृतीनां तद्धर्माणां च प्रतिविग्वोस्तु, तथा सित तेषां धर्माणामोपचारिकत्वमेव सेत्स्यतीत्यत आहुः स्वचेत्यादि । यद्यपि ह्रपरिहतस्य ब्रह्मणो न प्रतिविम्वग्राहकत्वम्, आकार्यादितुल्यत्वात्, तथापि भाह्मपत्वमादाय ब्रहिरुतया तथोच्यमाने तेषां धर्माणाग्रुपाधिधर्मत्वेनेव प्रत्ययः । लोके हि स्थिर आधारे प्रतिपिन्वचश्चलतायां तद्धमें चलने विम्वीयत्वेनेव भानस्य दृष्टत्वात् । अतस्तद्धर्मत्वेन उपासनाय। असिद्धस्तदनुवादवयर्थमिति पूर्व अह्मप्वत्याख्याने सर्वशब्दस्य प्रसिद्धानुवादकत्वकथनेनावोचामिति नात्र प्रत्यवस्थानावकाश इत्यर्थः । न च यद्ययोग्यत्वेवोययोः, तदा श्रुतो क्रुतो जलचन्द्रादिदृष्टान्त उच्यत इति शक्क्यम् । एकस्यवोपाधिभेदेन नानात्ववोधनाय तत्कथनात् । 'उपाधिना क्रियते भेदह्मप' इति,

## रहिम:

गृह्णाति, तथा पृथिव्यादयोरखच्छत्वान्न प्रतिबिम्बं गृह्णन्तीति । उपाधीति । 'पृथिवी शरीर'मित्यादि-श्रुतिभिः पृथिव्यादीनाम् । ब्रह्मण्येवेति । एवकार उपाधियोगव्यच्छेदकः । सनः प्रभृतीनामिति । मनः प्राणभासत्यादिप्रभृतीनाम् । नद्धमीणामिति । मनोधर्माः 'कामः सङ्कल्प' इत्यादिश्चत्युक्ताः । प्राणधर्मी बाणावष्टम्भः । एवमन्येपि । बाणो देहः । तेषामिति । प्रतिबिम्बितानाम् । औपचा-रिकत्वमिति । अन्यधर्माणामन्यत्र भाने उपचारो गौणत्वम् । तत्सम्बन्धित्वम् । शुक्तौ रजतत्ववत् । वेदान्ताद्यविचारसहकृतशब्दजन्यज्ञानविषयत्वं च पित्तकामलादिदोषसहकृतचक्षुर्जन्यज्ञानविषयत्ववत् । इत्येवकारः । ब्रह्मण इति । ब्रह्म प्रतिविम्बं गृह्णातीति ब्रह्मणः प्रतिविम्बग्राहकत्वं न । आका-शस्य यथा नीरूपत्वात्तत्र विद्यमानत्वान्न प्रतिबिम्ब इति आकाशादितुल्यत्वं तस्मात् । आदिना वायुः । प्रहिलतया आग्रहवादेन । भारूपेति । 'भारूप' इति श्रुतेः । तथेति । प्रतिबिम्बग्राहकत्वेन । तथा शब्दाचृतीयाया छक् । ब्रह्मण्युच्यमाने । मनआदिधर्माणां उपाधिपृथिव्यादिधर्मत्वेन । अधोक्षजत्वा-देवकारः । स्थिर इति । दर्पणादौ । प्रतिबिम्बेति । चलजलादिप्रतिबिम्बचलतायाम् । तद्धर्म इति । प्रतिबिम्बधमें । एवति । दृष्टत्वात् । तद्धर्भत्वेनेति । उपाधिपृथिन्यादिधर्मत्वेन हेतुना ब्रह्मो-पासनायाः । तदन्विति । 'सर्वं खल्विदं ब्रह्म तज्जलानिति शान्त उपासीते'त्युक्त्वा 'स ऋतुं ऋवीत मनोमयः प्राणशरीरो भारूप' इत्याद्यक्तम् । स्व पुरुषः । ऋतुमविचलप्रत्ययं कुर्वीत । ऋतुविषयं दर्श-यन्ति स्म । मनोमय इत्यादीत्यर्थान्मनोमयात्वाद्यनुवादवैयर्थ्यम् । अन्यधर्मत्वेनानुवादः । अयोग्यतै-वेति । प्रसिद्धेरेवकारः । उभयोरिति । ब्रह्मतदुपाध्योः । ब्रह्मणो नीरूपत्वाद्धिम्बायोग्यता । पृथिव्या-द्यपाधीनामस्वच्छत्वात्प्रतिविम्बग्राहकत्वायोग्यता । जलचन्द्रादीति । खच्छसरूपदृष्टान्तः । आदिना सूर्यकम् । भवेदेतदेवमन्यमते मायाविद्ययोर्बह्यप्रतिबिम्बाङ्गीकारात् । ब्रह्ममाययोश्च नीरूपास्वच्छ-त्वाभ्याम् । अस्मन्मते तु विश्वमप्रतिबिम्बितमिति 'एकोहं बहु स्या'मिति श्रुत्युक्ते विश्वस्मिन्दद्यान्त इत्या-शयेन हेतुमाहुः एकस्यैवेति । 'एकोहं बहु स्था'मिति श्रुतेरेवकारः । तत्कथनात् जलचनद्रदृष्ट्यान्त-कथनात् । नतु यथा विश्वमप्रतिबिम्बितम्, तथाऽनित्यत्वात्प्रतिबिम्बितमपि इत्येकस्यैवेत्यादिनिश्चयः कुत इत्यत आहुः उपाधिनेति। 'एकधा बहुधे'ति इतिशब्दालष्ट्रचालुकू। इति दर्षान्तिकस्य यो जल-

# मिति पूर्वमवीचाम । नच भ्रमात् कल्पनं वेदेनीच्यते । अप्रतारकत्वात् । सर्व-

## भाष्यप्रकाशः।

'एकधा बहुधा चैव दृश्यत' इति दृष्टान्तप्रयोजनोत्त्येव तथा निश्चयादिति । नन्वत्र पूर्व ब्रह्मणः सर्वत्वेनोपासनायाः 'शन्त उपासीते'त्यन्तेन विधानात् 'स कतुं कुर्वीते'त्यसापि व्यवहितेनो-पासीतेत्यनेनेव सम्बन्धान्मनोमयत्वादिधर्मविशिष्टत्वेन ब्रह्मण एवोपासनं विधीयत इति, तत्र यथा सर्वत्वमारोपितम्, एवमत्र मनोमयत्वादिकमप्यारोपितमेवेत्यम्बुवद्धहणामावेपि सर्वकामत्वादिधर्माणां कल्पितत्वादौपचारिकत्वमेवेत्यत आहुः नचित्यादि । नात्र मनोमयत्वादिकमा-रोपितम् । उपासनाया एवात्राभावात् । अथेत्यनेन प्रक्रमभेदे वोधिते प्रकृतच्छेदेन व्यवहितसम्बन्धस्य वक्तुमशक्यत्वात् । किन्तु पूर्वोपासनया श्रद्धान्तःकरणस्य सर्ववेदान्तप्रसिद्धब्रह्मण उपदेशो-यम् । स शान्तोऽन्यत्र रागरहितः, कृतुं वक्ष्यमाणप्रकारकं निश्चयमध्यवसायात्मकमविचल-प्रत्यां तथा मननं वा खस्य वक्ष्यमाणभगवत्स्वरूपलामार्थ कुर्वीतेति । एतेन शब्दान्तरेणापि तथा निश्चयात् । उपसंहारे च पूर्वोक्तधर्मविशिष्टसात्मनो ब्रह्मत्वं 'एतत् ब्रह्मं'त्यनेन निगमयित्वा 'एतिमतः प्रेत्यामिसम्भवितास्पी'ति, 'यस्य स्यादद्धा न विचिकित्सास्ती'त्यत्रोतिशब्देन पूर्वोक्तं सर्व परामृद्ध्य, 'यस्य स्यादद्धे'त्यनेन सर्वस्य सत्यत्विनगमनादिप तथा निश्चयात् । आरोपितत्वे

## रिंगः।

चन्द्रविति दृष्टान्तस्तस्य प्रयोजनं फठं देवभेदः तस्योत्तयैव । एवकारो दृष्टान्तप्रयोजनोत्तयन्यवाक्य-योगव्यवच्छेदकः । 'उपाधिना कियते भेदरूपो देव' इति दृष्टान्तेन । इतिशब्दानृतीयाया लुक् । तथिति । एकस्यैवोपाधिभेदेन नानात्वबोधनाय दृष्टान्तकथननिश्चयादित्यर्थः । तेनान्वयोयम् । ब्रह्मण एचेति । एवकारोऽन्ययोगव्यवच्छेदकः । तत्रेति । विराजि । अत्रेति । पृथिव्यादिस्थिते । औपचारिकत्य-मिति । गौणत्वम् । एवकारो मुख्यत्वयोगव्यच्छेदकः । माध्यं विवरीतुमाहुः नान्नेति । एवेति । षष्ट्या लुक् । अवधारणस्य । अथेति । 'अथ खलु कतुमयः पुरुप' इत्यत्र । प्रकृतमुपासनम् । तस्य छेदेन । उपासनाया व्यवहितसम्बन्धस्य । पूर्वापेति । 'सर्व खल्व'त्युक्तया । शुद्धान्तःकरणस्योपास-कस्य । उपासनायान्तःकरणशुद्धिः प्रसिद्धा । अयमिति । वक्ष्यमाणः । तमाहुः स शान्त इति । स कत्विधकारी पुरुषः । अन्यत्र भगवद्भितिरिक्ते । कतोर्मननार्थकत्वस्य वक्ष्यमाणत्वात् । वक्ष्य-माणेति । 'एतमितः प्रेत्याभिसम्भवितास्मी'ति श्रुत्या वक्ष्यमाणभेदम् । मनसः चलित्र्ययं वारय-न्तिसा अध्यवेति । मानस्याः सेवायाः अविचलप्रत्ययम् । वक्ष्यसाणेति । 'एतमित' इति श्रुत्युक्त-भगवत्स्वरूपलाभार्थम् । दाव्दान्तरेणेति । ब्रह्मशब्दादन्येन कतुरूपशब्दान्तरेण । नन्वविचलप्रत्य-यात्मकं साधनम्, ब्रह्मरूपं फलं कुत इतिचेत् । न । अस्य कतोर्निरोधलक्षणग्रन्थोक्तार्थविषयत्वेन ब्रह्म-त्वात् । भूमाधिकरणे ठिङ्गभूयस्त्वाधिकरणे च 'यत्र नान्यत्पश्यति नान्यच्छ्रणोति नान्यद्विजानाति स भूमें 'त्यकेविषयत्वात् । तथेति । सर्वकर्मत्वादिधर्माणामनौपचारिकत्वनिश्चयात् । 'एतद्रह्में 'त्यत्र 'एप म आत्मान्तर्हृदय'मत एतद्रह्येत्यतःशब्दमध्याहृत्यार्थ इत्याहुः निगमयित्वेति । निगमनस्य हेतुघटित-त्वात् । एतमिति । एतच्छन्दार्थम् । अद्धेति । साक्षात् । विचिकित्सा संशयः । सर्वस्येति । विश्व-रूपेण प्रत्यक्षकथनात्सर्वस्य सत्यत्वनिगमनात् । नतु निगमनं हेत्वभावात्कथमितिचेत् । न । साक्षादि-त्यत्र पञ्चम्या छुगङ्गीकारात् । तथेति । सर्वकर्मत्वादिधर्माणामनौपचारिकत्वनिश्चयात् । नहि सत्या धर्मा औपचारिका भवन्ति । भाष्यं विवृण्वन्तिस्म आरोपितत्व इति । भ्रमादतद्वति तत्प्रकारकज्ञानरूपात् ज्ञत्वाच । विष्ठववादिन एवैवं वचनम्, न वैदिकस्य। 'पृथिव्यां तिष्ठ'क्रित्यादिविरो-धश्च । तस्मात् ब्रह्मधर्मा एव सर्वकामाद्यः, न तृपाधिसम्बन्धादौपचारिका इति ॥ १९ ॥

वृद्धिह्यासभाक्तवमन्तर्भावादुभयसामञ्जस्यादेवम् ॥ २० ॥ सिद्धान्तेन विरोधपरिहारमाह । विरोधो हि परिहरणीयो लोकवेदाभ्यां तद-

#### भाष्यप्रकाराः

च भ्रमात् कल्पनम् । तत्तु नात्र वेदेनोच्यते । अप्रतारकत्वात् सर्वज्ञत्वाच । यदि द्येवं सत्यत्वं निगमयन् स्वयं सम्यक् ज्ञात्वा परसा आरोप्यान्यथा ब्र्यात् , प्रतारक एव स्यात् । अज्ञात्वा-रोपितं चेत् ब्र्यात् , सर्वज्ञत्वादेव हीयेत । अतो नात्र तथा वक्तुं शक्यमित्यर्थः । एतेन मध्वादि-विद्यास्विवात्र कल्पनोपदेश इत्यपि निरस्तम् । तत्रेवमवचनात् । सांख्यवादिनं प्रति तद्रीतिबोधने तत्र तथा कथनाच । तत् तत्रैवोपपादितम् । अतो वेदान्तार्थविष्ठववादिन एवैवं वचनम् , न वेदिकस्येति युक्तम् । किञ्च । यदि प्रहिलतया भ्रमात् कल्पनमत्राङ्गीकियेत, तदान्तर्यामित्राह्मण-मपि विरुध्यतेति दोषान्तरमाहुः पृथिव्यामित्यादि । पृथिव्यादिप्रपञ्चस्याविद्याकल्पितत्वाच्छु-क्तिरजतकल्पे तस्मित्वरविद्यसेश्वरस्य स्थित्ययोगात् तद्वोधकश्चतिविरोधश्वेत्यर्थः । सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि । तस्मादिति । अम्बुनीव मनःप्रभृतिषु ब्रह्मप्रतिविम्बस्यासम्भवात् । तथाच धर्माणामौपचारिकत्विर्णयमाश्चित्य यत् ष्रुष्यादिसाम्यं ब्रह्मण उक्तम् , तदसङ्गतमित्यर्थः ॥ १९॥

वृद्धिहासभाक्त्वमन्तर्भावादुभयसामञ्जस्यादेवम् ॥ २०॥ सत्रमवतारयन्ति सिद्धान्तेनेत्यादि । विरोधपरिहारकस्थैकदेशिमतस्यानुपपन्नत्वे दर्शिते विरोधस्थैव स्थैर्यात् कथं तत्परिहार इत्याकाङ्कायां तथेत्यर्थः। परिहारं व्युत्पादयन्तः सत्रं व्याकुर्वन्ति विरोधो हीत्यादि । तथाच तन्मते प्रतिविम्बस्य वक्तमशक्यतया लोकाननुसरणम्, अमात् कल्पनस्याशक्यवचनतया वेदाननुसरणम्, अतस्तद्विहाय हेत्वन्तरेण परिहरतीत्यर्थः। अनुसारं व्युत्पादयन्ति महानित्यादि,

## रिकमः।

सर्वकामत्वादिधर्माणां कल्पनम् । वेदेनेति । छान्दोग्येन । स्वयमिति । 'यस्य स्यादद्धा न विचिकित्सास्ती'ति वेदः। एवेति । अन्ययोगच्यवच्छेदकः। एवेति । असर्वज्ञत्वच्यवच्छेदक एवेति । नाचेति ।
वेदे धर्माणां तथाकल्पितत्वं न वक्तं शक्यम् । मध्वादिति । 'असौ वा आदित्यो देवमधु तस्य
द्यौरेवे 'त्यादिना सूर्यस्य देवमधुत्वं प्रतिपादितम्, रश्मीनां वेदत्वं च । आदिशब्देन सर्वा एव देवोपासनविद्या गृहीताः । निरस्तमिति । अप्रतारकत्वात्सर्वज्ञत्वाच । ननु तद्दित्युक्ते न प्रतारकत्वम्,
नाप्यज्ञत्वमितिचेत्, तत्र हेतुमाहुः तच्चेवमिति । 'स कतुं कुर्वीते'त्यध्यवसायावचनात् । तत्र
तथेति । मध्वादिवद्यासु तथाकल्पितत्वकथनात् । तच्चेविति । प्रथमाध्यायचतुर्थपादे 'कल्पनोपदेशाच
मध्वादिवद्विरोध' इति सूत्रमाष्य एव । एवकारो 'मध्वादिष्वसंभवादनिधकारं जैमिनि'रितिसूत्रमाष्ययोगव्यवच्छेदकः । विष्ववेतिभाष्यं विवृण्वन्तिस्म अतो वेदान्तेति । एवेति । अन्ययोगव्यवच्छेदकः । एवं वचनमिति । धर्माणां कल्पनवचनम् । तस्मादित्याद्रीति । एवकारो जडजीवधर्मयोगव्यवच्छेदकः । नतृपाधीति । जडजीवसम्बन्धात्किल्पताः ॥ १९ ॥

वृद्धिहासभाक्त्वमन्तभीवादुभयसामञ्जस्यादेवम् ॥ २०॥ दक्षित इति । पूर्वसूत्रेण दर्शिते । एवेति । अविरोधयोगव्यवच्छेदकः । तत्परिहारो विरोधपरिहारः । तथेति । १० व० स० र०

नुसारेण। महानवकाशोऽल्पोऽवकाशः, 'यथावकाशं दश चमसा'निति लौकिकवै-दिकव्यवहारो वस्तुधमीविरुद्धो दृश्यते। व्यापकत्वं वृद्धिहासौ च आकाशस्यैव। तत्र यथा करके प्रविष्ट आकाशस्तथा व्यपदिश्यते, तथा सत्युभयसामञ्जस्यं भवति, अन्यथा एकतरवाधो भवति, एवं तत्त्वनुप्रवेशात् ब्रह्माप्येवम्। नचौ-पाधिकत्वम् । जपाकुसुमलौहित्यवदन्यधर्मत्वाभावात्। अन्यानुविधायित्वेषि

## भाष्यप्रकाशः।

ब्रह्माप्येविमत्यन्तम् । 'यथावकाशं दश चममा'नित्यासादनिवपये श्रुतिः । एवं चयनेपि 'एतेरग्निं चिन्वीते'ति 'चित्तिः सु'गित्यादिमच्नेश्रयनं विधाय, प्रकारप्रदर्शनावमरे चतुर्षे दिश्च तत्तद्वोत्तमच्नेश्रयनं दर्शयित्वा, 'यथावकाशं प्रहान् यथावकाशं प्रतिग्रहा'निति 'वाचस्पते विधे नाम'नित्यादिमच्नोपधेयानां ग्रहसंज्ञकानां 'देवस्य त्वे'त्यादिमच्नोपधेयानां ग्रतिग्रहसंज्ञकाना-मिष्टकानां तदिज्ञाध्ये योऽवकाशस्तद्विरोवेनोपधानमाह । अवकाशश्राकाश एव । तत्र यथापदेन स्वल्पत्वमहत्त्वादिकं स्वयते । लोकव्यवहारस्तु स्फुट एव । वस्तुधर्मिविकःह इति । आकाशीय-नेसिर्गिकधर्मभूतविश्वत्वव्यधिकरणः । उभ्ययसामञ्ज्ञ प्रमिति । विश्वत्वाल्पत्वयोरेकाधिकरण्येन प्रामाणिकादरणीयत्वम् । तथाच यथा आकाशस्थोपाध्यन्तभावाहृद्ध्यादिभाक्त्वम्, एवं त्रह्मणोऽप्युपाध्यन्तभावात् तद्भिव्यङ्गयसर्वकामादिधर्मवन्त्वमिति स्त्रार्थः । अत्र वीजं तु विपयश्चतावाका-श्वात्मेत्युक्तिः । अत आकाशदृष्टान्तस्य प्रकृतश्चरयगुमारित्वे तत्तदुपाधिप्रविष्टं त्रह्णापि तत्तद्धर्मवत् वक्तव्यम्, न त्वेकदेश्युक्तरीत्येत्यर्थः । नन्वेवमपि तेषां धर्माणामोपाधिकत्वेनापचारिकत्वमे-वायातीति को विशेषः सिद्धान्त इत्यत आहुः नचौपाधिकत्वमित्यादि । यदि हि ते श्रुतौ रिक्षः ।

विरोधपरिहारमाह । हेत्वन्तरेणेति । अग्रहणादितिहेतोरन्यो हेतुरन्तर्भावादिति तेनेत्यर्थः । आसाद-नेति पात्रासादनविषये । चयनयागे । एवेति । 'अवकाशं कुर्वि'तिप्रयोगादेवकारः । स्यूच्यत इति । साद्दयं वाच्यम् । लोकेति । महानवकाशोऽल्पोवकाश इति भाष्योक्तः । आकाद्गीयेति । तादश-विभुत्वं सकलमूर्तिबहिःसंयोगित्वं तद्धिकरणमाकाशो महान् लोकदृष्टिगम्यः । तादशिवभुत्वव्यधिकरण-स्त्वन्तराकाशः शास्त्रदृष्टिगम्यः । न च 'विशिष्टं शुद्धान्नातिरिच्यत' इति वाच्यम् । प्रायश्चित्तानापत्तेः । दृष्टिविरोधाच । तथाचेति । सूत्रतद्भाष्यपर्यालोचने चेत्यर्थः । यथाकाचास्येति शब्दद्वयं 'यथा करके प्रविष्ट आकाश' इतिभाष्यात् । भाष्येपि कृत इति चेत् , वृद्धिहासभाक्त्वपदान्वयानुरोधेनाक्षे-पादिति गृहाण । वृद्धिहासभाक्त्वं चाकाशस्त्रेवेति सावधारणं भाष्यम् । नतु ब्रह्मण इति ब्रह्मयोग-व्यवच्छेदकः । अन्तर्भावादित्यपि सापेक्षमुपाधिमाक्षिपति । तदाहुः उपाध्यन्त भीवादिति । एव-मितिसौत्रं शब्दं वृद्धिहासभाक्त्वमित्यस्याग्रे प्रयोज्य, बह्मतिप्रथमसूत्रादनुवर्त्य पष्टचन्तं कृत्वा संस्कृत-भेदेपि राब्दं धृत्वोपाध्यन्तर्भावादितिपदमावर्साहुः एवं ब्रह्मणोप्युपाध्यन्तभीवादिति । 'उभय-सामञ्जसा'दित्यत्र विभुत्वसामञ्जसं स्पष्टमित्यल्पत्वसामञ्जस्यमाहः तद्भिव्यङ्ग्येति । उपाधिरूपपुरु-षाभिव्यक्त्याः सर्वकामादिधर्मास्तद्वत्त्वरूपं सामञ्जस्यमिति हेतोः व्यापकत्वं वृद्धिहासौ चेतीतिशेषः । अनेन सूत्रार्थ इति पदं योजनीयम् । विषयेति । 'सर्वं खिलवदं ब्रह्मे'त्यादिछान्दोग्यीयायां श्रुतौ । 'आकाशस्यात्मे'ति षष्ठीतत्पुरुषा'दाकाशवत्सर्वगतश्च नित्य' इतिस्मृतिस्मरणादाहुः अत आकारो-त्यादि । प्रकृतेति । विषयश्चत्यनुसारित्वे । एकदेकीति । 'जडजीवधर्माणां भगवत्युपचारः, निषे-धस्तु गुरूय इती'ति भाष्येणोक्तैकदेशिरीता । एवमपीति । उपाधिनिवेशेन विरोधपरिहारेपि । नचौ- खधर्मा एव ते । कारणत्वादिवत् । नचागन्तुकत्वात् तद्धर्मा एव न भवन्तीति वाच्यम् । अन्यधर्मत्वे प्रमाणाभावात् । तद्गतत्वप्रतीतेश्च । दष्टत्वाचाविरोधः । अविरोधप्रकारोऽयम् । यथोभयसामञ्जस्यं भवति, प्रकारोपि तस्यैव तथा

भाष्यप्रकाशः

जपाकुसुमलौहित्यवद्न्यधर्मत्वेन प्रत्यायिताः स्युः, तदा तेषामौपाधिकत्वं स्यात् । प्रत्यायिता-स्त्वात्मविशेषणेप्वात्मधर्मत्वेन, अतो न तथात्विमत्यर्थः । ननु यद्यप्येते आत्मविशेषणत्वेनोक्ताः, तथापि मनोमयत्वादिकं पूर्वमुक्तवा पश्चादुक्ताः, तेन ब्रह्मणो मनआद्यनुविधायित्वमेव स्फुटीकृतम्, तथा सति तेषां तद्धर्मत्वमेव, न ब्रह्मधर्मत्वम्, अन्यानुविधायित्वस्यैव स्फुटीभावादित्यत आहुः अन्येत्यादि । तदिभध्यानसूत्रे आकाशादिलिङ्गतया तत्तद्नुविधायित्वस्य सिद्धत्वादत्र मनआ-द्यन्यानुविधायित्वेपि सर्वकामाद्यो ब्रह्मधर्मा एव । यथा तत्रत्यं कारणत्वम् । आदिपदेन 'विश्लि-एशक्तिबहुधेव भाती'ति स्पृत्युक्तं शक्तिविश्लेषादिकमपि संगृहीतं ज्ञेयम् । तेन खल्पकार्यकरणेपि नौपाधिकत्वमित्यर्थः । नन्वेवमन्यानुविधायित्वे तेषामागन्तुकत्वं तु सिद्धम् , तथा सित नैसर्गि-कत्वाभावादन्यधर्मा एव भवन्ति, न तु भगवद्धर्मा इत्यत आहुः नचागन्तुकेत्यादि । 'कामः सङ्कर्प' इति श्रुतौ 'अशुद्धं कामसङ्कर्प'मिति श्रुतौ च कामसङ्करपयोः केवलयोरेव मनोधर्मत्वं श्रयते, न तु सर्वत्वसत्यत्वविज्ञिष्टयोस्तयोः, अतोडन्यधर्मत्वे श्रत्यभावः। लिङ्गवाक्यप्रकरणाभावस्तु स्फुटः । स्थानं त्वन्यानुविधानेनैव न्याख्यातम्, अतः प्रमाणाभाचात् तथेत्यर्थः । समाख्या तु बहुत्रीहिणा ब्रह्मधर्मत्वमेव स्फ्रटीकरोतीत्याहुः तद्गतेत्यादि । ननु यद्यप्येवम् , तथापि युक्ति-मिर्जिचन्तनस्य मननत्वातः तच्छेषत्वेनेतत्पाठेष्यपासनाशेषत्वमेवः, न तः स्वतत्रब्रह्मधर्मत्वमेषामः, यथा अस्थूलत्वादीनाम् , अतस्तद्पेक्षया निर्वलत्वात् कथमविरोध इत्यत आहुः दृष्टत्वाचा-विरोध इति । 'सोऽकामयत बहु स्था'मित्यत्र सर्वविषयककामस्य ब्रह्मधर्मत्वेन दृष्टत्वादेतेषां स्वाभाविकब्रह्मधर्मत्वेन नैर्वेल्याभावाद्विरोध इत्यर्थः । नन्वेवं सति धर्मविधिनिषेधयोरेकविषय-त्वाद्विरोध एवायातीति कथमविरोध इत्यत आहुः अविरोधेत्यादि । अयमस्रदुक्तरीतिकः । रहिमः।

पाधिकत्विमित्यादीति । जपेति । विरुक्षणरौहित्यबोधनाय जपाकुसुमोपादानम् । वैरुक्षण्यं त्वन्य-धर्मत्वम् । 'तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्रविश्व'दिति श्रुतेः सर्वकामत्वादीनामन्यस्थोपाधेधर्मत्वाभावात् । अन्येति । उपाध्यनुविधायित्वेपि धर्माणां ते धर्माः स्वस्य ब्रह्मण एव, नतूपाधः, श्रुतानुपाधिसमत्वोक्त्या तथाव-सायात् । समत्वं धर्मेरिति । ननु समत्वेपि विभुत्विविरुद्धा अन्य धर्मा इति चेत्, तत्राहुः एवेति । 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मिति श्रुत्या निर्धारणादित्यर्थः । एवेत्यस्मात्पत्रम्या छक् । ननु स दोषस्तदवस्य इति चेत्, तत्र दृष्टान्तमाहुः कारणत्वेत्यादि । नहि कारणत्वभुपाधिगतमुपाधेयेस्ति । 'कर्ता शास्त्रार्थ-वन्त्वा'दित्यधिकरणविरोधात् । आदिना सत्यत्वादयः । तद्वदिति न स दोषस्तदवस्य इति भावः । ननु कारणत्वादयो नागन्तुका इति दृष्टान्तवैषम्यमिति प्रतिवादिनं पर्यनुयुक्षतेस्म नचागन्तुकेति । जानाति इच्छति यतत इति प्रवादात् सर्वकामादीनां ज्ञानाधीनत्वेनागन्तुकत्वात्ते तद्दर्भाः ब्रह्मधर्मा एव न । एवकारो 'नहि जन्या भगवद्धर्मा भवन्ती'ति तद्योगव्यवच्छेदकः । श्रुत्यादीति । आदिना

<sup>9.</sup> न चौपाधिकत्वमिखादि प्रमाणाभावादिति, श्रुखादिरूपतात्पर्येलिङ्गाभावात् । तद्गतत्वेखादिना तेषा वास्तव-त्वानङ्गीकारे प्रखक्षविरोधोपीति बोधितम् । तस्यैवेति, विचार्यं वस्तुन एव । सिद्धमाहु तस्मादिखादि । एवं ब्रह्मापीति । तत्तदुपान्यन्तर्भूतं तथा तथा भवति, तथा च पूर्वमर्भकोक स्त्रे व्योमवचेखनेन यदुक्तम् , तदेवात्र स्मारितम् । अत्र ब्रह्मधमीविचारप्रसङ्गेन जीवधमीपि विचारित इखादायेनाहु वृद्धिहासपदेनेति मूळपाठ रहमौ व्याख्यातः ।

वक्तव्यः । तस्मात् यथा आकाशस्य वृद्धिहासभाक्तवं करकादिष्वन्तर्भावात् तथै-वोभयसामञ्जस्यात्, एवं ब्रह्मापि । वृद्धिहासपदेन शरीरे आकाशजीवयोरेकमुदा-हरणं बोधयति ॥ २०॥

# द्र्भनाच ॥ २१ ॥

हेत्वन्तरमाह। अगवति सर्वे विरुद्धधर्मी दृश्यन्ते। 'न हि दृष्टेऽनुपपत्नं नाम।' व्याघातात्। तादृशमेव तद्वस्तिवति त्वध्यवसायः प्रामाणिकः। चकारादुत्लृग्वल-

भाष्यप्रकाशः।

यथोभयसामञ्जस्थे श्रुतिद्वयस्य ग्रुच्यार्थप्रतिपादकता भवति । एकदेशिना दृष्टान्तेनैवाविरोधसाधनात् । प्रकारोऽपि दृष्टान्तस्यैव श्रुत्यनुसारेण वक्तव्यः, अन्यथेकदेशी न मन्येत, अतस्तथेत्यर्थः । उक्तं निगमयन्ति नस्तादित्यादि । तथाच यदा भगवान् सत्त्वादिष्ववतरित, किश्चित्कार्यार्थ जीवे आविश्वति वा, तथात्र ये कर्मादयः आश्चर्यजनकाः प्रतीयन्ते, यथा परशुरामादिषु निःक्षत्रीकरणाद्यः, यथा चन्द्रे प्रतर्दनाच्यायिकोक्ता दैत्यवधादयः, यथा च गुर्वादो भगवद्गतिव्यञ्जनादयः, त सर्वे आधाराभिव्यञ्ज्ञचा भगवद्भर्मा एव, न त्वाधारधर्माः । एतदेव ज्ञापयितुमादुः वृद्धिहास-पदेनेत्यादि । तथाच जीवन्मुक्तद्शायामानन्दाविभीवेन व्यापकत्वेप्यणुत्वस्य यद्वाधः, तत्राप्येषा गुक्तः । शरीरान्तःस्थितौ तेनाभिव्यज्यमानमपि जीवधर्मभूतमेवाणुत्वम्, आनन्दाविभीवेन चाभिव्यज्यमानं व्यापकत्वम्, ब्रह्म तु ततोप्यधिकम्, अन्यथा व्युचरणादिश्चतिविरोधापत्तेः । एतावान् परं विशेषः । आकाशे विभुत्ववज्ञीवेणुत्वं सहजम्, अन्यथा 'क्षुद्रा' इति विशेषणबाधापत्तेरिति । तथाच पूर्वमर्भकौकःसत्रे 'व्योमवचे'त्यनेन यदुक्तम्, तदेवात्र स्नारितम् ॥ २० ॥

स्मृतिः । श्रुतिस्तु 'नेति नेति' 'अस्थूलमनिष्व' त्यादिश्च । स्मृतिश्च 'मायामयं वेद स वेद वेद'मिति । एतद्र्पाणां प्रमाणानां तात्पर्ये सर्वकामादिधर्मनिषेधविषये लिङ्गं हेतुस्तदभावात् । तिर्हे किंविषये तात्पर्ये लिङ्गमितिचेत् , उच्यते । श्रुतेस्तात्पर्यविषयस्य 'नेति नेती'त्यस्य व्याख्याने पूर्वमुक्तम् । स्मृतेस्तान्तर्यविषयं वैराग्यमिति । पूर्वमिति । प्रथमाध्यायद्वितीयपादे । विचारित इति । आकाशदृष्टान्तेन विचारितः । श्रुद्धा इतीति । 'यथाग्नेः श्रुद्धा विस्फुलिङ्गा व्युचरन्ती'ति श्रुतौ तथा ॥ २०॥

द्रीनाच ॥ २१ ॥ एवेति । स्नाभाविकत्वयोगव्यवच्छेदकैवकारः । घृतेति । आदिना जतुसुवर्णद्रवत्वम् । तथा सतीति । धर्माणां नैमितिकत्वे सति । एवेति । सधर्मकाभिन्नत्वयोगव्यवच्छे-दकैवकारः । पीड्येतेति । सष्टेः पूर्वमिच्छारूपधर्मबोधकं वाक्यं इच्छाया अपि ज्ञानिनिमत्त्वेनागन्तु-कत्वसम्भवात्पीड्येत, नित्येच्छाबोधकत्वाभावात्पीडा । इच्छादीनां 'अविनाशी वारे अयमात्मानुच्छिति-धर्मे'ति श्रुतेनित्यत्वात् । सिद्धवचनभाष्यादाहुः अत्र सूत्र इति । अनुवर्तत इति । किञ्च, ब्रह्मप्रती-तेर्न विरोध इति भाष्यात्त्रत्यात् । प्रथमस्त्राद्वह्येत्यनुवर्तते । एविमिति । सौत्रपदार्थोयम् । न विरोधश-ब्दाम्यां पादार्थोप्युक्तः । तत्रत्यभाष्यादेवाहुः च इति । बुद्धिस्थानां श्रुतिस्मृतिप्रत्यक्षाणां समुचायक

वन्धनादिषु प्रत्यक्षमेवोभयसाधकं दृष्टमिति। 'अथो अमुष्यैव ममार्भकस्ये'ति च। तसाच्छितिस्मृतिप्रत्यक्षैः सर्वविरुद्धधर्माश्रयत्वेन ब्रह्मप्रतीतेर्ने विरोधः ॥ २१ ॥

भाष्यप्रकाशः।

केवलब्रह्मवोधकश्चितिषु तत्तद्धर्मदर्शनात् प्रत्यक्षेणापि मानात् स्मृतावपि सिद्धत्वात् ब्रह्म एवम्, यथा प्रतीयते तादृशम् । तत्र हेतुरुभयसामञ्जस्यमेव । तदेतत् हृदिकृत्य सृत्रोक्तं दर्शनं विष्टण्वन्ति भगवतीत्यादि । तथाच वैश्वानरिवद्यायां प्रादेशमात्रत्वाभिविमानत्वं द्युमूर्धत्वादिकं पुरुषत्वं पुरुषिवधत्वं पुरुषेऽन्तःप्रतिष्ठितत्वम् । तेत्तिरीये 'यदेकमञ्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्ता'दित्येकस्थान्यक्तस्थानन्तरूपत्वम् । एवं श्रुत्यन्तरेऽपि 'आसीनो दूरं व्रजती'त्यादीनि दृश्यन्ते । एवं मिथिलागमने श्रुतदेवजनकयोगृह एककालावच्छेदेन प्रवेशादिकं स्मृतिसिद्धं दृश्यते । अवतारद्शायां गोवर्धनोद्धरणादिकमवस्थासाधनविरुद्धं कार्य च दृश्यते । तत्र प्रत्यक्ष-श्रुतिसिद्धे सर्वजनीनदर्शनसिद्धे तादृक्समृतिसिद्धे च ब्रह्मणो विरुद्धधमाश्रयत्वेऽनुपपत्तेवकुम-श्रुत्तसिद्धे । उभयसाधकमिति । स्रत्यत्वमहत्त्वयोः साधकम् । तत्र बहूनां दाम्नां सन्यानेपि न स्रहूपवेष्टकत्वम्, स्रहूपस्य च न प्रथमपरिमाणादाधिक्यम्, अन्यथा विस्पानापत्तेः । मृत्स्नाभक्षणव्यादानस्थले च स्पष्टमेव तथात्वम् । 'एवं विदिततत्त्वाया' इति तत्र कथनात्ते । मायामोहस्य तदुत्तरं कथनाचेति । तेन सिद्धमाहः तस्सादित्यादि । वैश्वानरेऽर्थन

इत्यर्थः । च दर्शनादिति सूत्रयोजनामाहुः तथा चेति । तत्तद्धर्मेति । सत्यत्वज्ञानत्वादिधर्भ-द्र्शनात् । स्पृताविति । 'अयो अमुष्यैव ममार्भकस्य यः कश्रनौत्पत्तिक आत्मयोग' इतिस्मृतौ । तेन चकारात्सप्तम्या लुकु । एवं चकारार्थेषु मध्ये श्रुतिषु दर्शनादिति सूत्रं व्याख्यातं पञ्चम्यन्तेन । प्रत्यक्षे-णेति। उत्स्वलबन्धनादिषु प्रत्यक्षेण । बुद्धिस्षद्वितीयचकारार्थेन समं सूत्रार्थः। बुद्धिस्थतृतीयचकारार्थेन समं सूत्रार्थमाहः स्मृतावपीति । भानेन सिद्धत्वात् भानात् । एवं सूत्रार्थमुक्त्वातुवृत्तपदानामर्थमाहः ब्रह्म एवमिति । एवंशब्दार्थः यथेलादिः । न विरोधः । उभयेति । पत्रम्यन्तमितिविशेषणं बोध्यम् । एवेति । अयं दर्शनादितिहेतुयोगव्यवच्छेदकः । तस्याननुवृत्तपदेन्वयो न सकलसूत्रेऽहेतुत्वात् । नापि पूर्वहेत्समुचयेन हेतुत्वम् । अन्यचकारार्थोक्तेः । वैश्वानरेति । इयं प्रथमाध्याये 'वैश्वानरः साधारण-शब्दविशेषा'दिस्त्र समर्थिता । प्रवेशादिकमिति । आदिशब्देन स्थितादिकम । दशमस्कन्धे स्पष्टम । अवस्थेति । सप्तवार्षिकी । साध्नं गोवर्धनोद्धरणम् । तदुभयविरुद्धं कार्यं गोष्टरक्षणम् । एतावता दृश्यन्त इति भाष्यार्थे उक्तः। नहीत्यादिभाष्यार्थमाहुः तत्र प्रत्यक्षेति। प्रत्यक्षा श्रुतिः प्रत्यक्षश्रुतिः। तिसद्धे विषये सित सार्वजनीनप्रत्यक्षसिद्धे विषये सित । तादृगित्यादावप्येवम् । अनुपपत्तेर्विरुद्धधर्म-रूपानुपपन्नपदार्थनिष्ठाया वक्तुमशक्यत्वादृष्टे दर्शनविषये सति हि निश्चयेन नानुपपन्नं विरुद्धधर्मादि नाम । व्याघातात् । चक्षुरादौ प्रामाण्यहिंसनात् । स स्वभाव इव दृश्यते इति तादृशं त्रह्यरूपनिश्चय-रूपवस्तुस्वभावम् । एवेत्यन्ययोगव्यवच्छेदकः । ताहरोति । 'इति त्वध्यवसायः प्रामाणिक' इति भाष्यार्थः । भाष्ये । चकारादिति । बुद्धिस्यसम्बायकात् । भाष्यप्रकाशोक्तार्थकात् । आदिशब्देन मृत्साभक्षणविश्वरूपदर्शने । प्रत्यक्षमेचेति । सूत्रोक्तत्वात्प्रत्यक्षम् । एवकारेण श्रुतिसमृतिरूपान्य-योगन्यवच्छेदकेनोभयसाधकम् । प्रकृते । स्पष्टमेवेति । अस्पष्टत्वयोगन्यवच्छेदक एवेति । विरुद्ध-धर्माश्रयत्वं तथात्वमित्यसार्थः । विरुद्धधर्माश्रयत्वं तत्त्वमिति वाक्येनाहुः एवं विदितेति। तत्र प्रमाणमाहरित्यप्याभासः । कथनादिति । 'वैष्णवीं व्यतनोन्माया'मित्येवम् । प्रत्यक्षमेवेति भाष्येण प्रकृतैतावत्त्वं हि प्रतिषेधित ततो ब्रवीति च भृयः ॥ २२ ॥ परमार्थतो विरोधं परिहृत्य युक्तयापि प्रतिषेधित । ननु सर्वविशेषधर्माणा-मस्थूलादिवावयैर्निषेधात् कथमविरोधः प्रत्येतव्य इति चेत् । तत्राह । प्रकृतैता-वत्त्वं हि प्रतिषेधित । प्रकृते यदेतावत् परिदृहयमाना यावन्तः पदार्था लौकिकाः,

#### भाष्यप्रकाशः।

क्रमस्य वलीयस्त्वसुपगम्य विरोधस्य परिहर्तु शक्यत्वेपि काठके तथा वक्तमशक्यत्वात् । उत्त्वलवन्थने स्वल्पस्य यत्तावत्सु दामस्वमानं तस्य स्वरूपधर्मत्वे, मतान्तरेण शरीरधर्मत्वे वा तदाधारस्य विरुद्धधर्माश्रयतायाः प्रत्यक्षसिद्धतया स्मृतिसिद्धतया चापहोतुमशक्यत्वेन अभिन्निनिनेपादानत्वोपगमेन च विरुद्धधर्माश्रयत्वस्य प्रामाणिकत्वाच्छात्यादिभिस्तथात्वेन त्रह्मप्रतीतेर्ने विरोध इति प्रकृतानां सर्वकामत्वादीनामप्योपचारिकत्वकल्पनं निमित्तिकत्वेनानित्यत्वोद्भावनं चाप्रयोजकमित्यर्थः। एवमेताभ्यां स्वत्राभ्यां 'अत एव चोपमे'तिस्त्रोक्तं सर्व प्रत्युक्तं ज्ञेयम्।।२१॥

प्रकृतितावरवं हि प्रतिषेधित ततो ब्रवीति च ध्रूयः ॥ २२ ॥ स्त्रमवतारयन्ति परमार्थत इत्यादि । परमार्थत इति । वस्तुविचारात् । एवं सर्वेः प्रकारेः परिहतेपि विरोधे पुनर्युक्त्या परिहारस्य किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायां वस्तुनस्तादक्स्वभावन्वममन्वानं प्रति युक्तिरवश्यं वक्तव्येत्यतः स्त्रांशमवतारयन्ति नन्वित्यादि । तैथाच पूर्वम्त्रोक्तदर्शनस्य अवतीर्णे स्रोच्छया

## रिइमः।

सौत्रदर्शनस्य मुख्यत्वं श्रुतिस्मृत्योर्व्यवच्छेदेनोक्तं तयोरन्वयमत्र भाष्य उक्तं तत्स्पष्टयन्तिस्स वैश्वानर इति । प्रादेशमात्रेभिविमाने औपाधिकेऽभिविमानत्वासंभवादार्थकमणाभिविमाने इति वक्तव्ये अर्थकमस्य बळीयस्वमुपगम्येत्वर्थः । काठक इति । 'आश्रयों वक्ता कुश्चळोऽस्य ठव्धा, आश्रयोंस्य ज्ञाता कुश्चळोऽनुशिष्टः' इत्यत्राश्चयें वक्तव्ये औपाधिकोप्यभिविमान इत्यर्थक्रमण तथा नामिवरोधपरिद्वारस्य वक्तुमशक्यत्वात् । तस्थेति । अमानस्य । मनान्तरेणेति । पुराणमतेन मायारूपशरीरधमित्वे वा । स्मृतेमुंख्ये दर्शने उपष्टम्भकतयान्वयमाहुः स्मृतिसिद्धेति । श्रत्यक्षमुपष्टव्धमिति सप्रमाणम्, न तु श्रुक्तिरजतप्रत्यक्षवदप्रमाणमित्युक्तम् । अभिन्नेति । समन्वयाधिकरणेयमुपगमः । अत्र श्रुतेरन्वयमाहुः स्मृतिप्रत्यक्षेः । तथात्वेन विरुद्धधर्माधारत्वेन । अत्र श्रुतेरन्वयमाहुः स्मृतिप्रत्यक्षेः । तथात्वेन विरुद्धधर्माधारत्वेन । अत्र श्रुत्यादिभिरिता श्रुतिस्मृतिप्रत्यक्षेः । तथात्वेन विरुद्धधर्माश्रयत्वेनिति शक्यप्रतावच्छेदक उक्तः । स्मृत्यानानुनुन्तेमयसामञ्जलं पश्चम्यन्तं तस्यार्थः स्वविरुद्धधर्माश्रयत्वेनिति शक्यतावच्छेदक उक्तः । स्मृत्यानानुनुन्नसपदार्थः सौत्रदर्शनादितिपदार्थ उक्तः । न विरोध इत्यनेनानृत्तेवंशव्दार्थ उक्तः । नेमित्तिकत्वेनिति । जानातीच्छति यतत इति प्रवादात् निमित्तं ज्ञानं तत्सम्बन्धिवशेषत्वे च । अत एव चोपमेति । 'तरमाज्ञडजीवधर्माणां भगवत्युपचारः, निषेधस्तु मुख्य' इति भाष्येण संगृहीतम् । पत्युक्तमिति । सर्वकामत्वादीनामोपचारिकत्वकल्पनस्यानित्यत्वोद्धावनस्य चाप्रयोजकत्वोक्त्या प्रत्यक्तिमित्यर्थः ॥ २१ ॥

पकृतैतावत्त्वं हि प्रतिषेधति ततो ब्रवीति च भूयः ॥ २२ ॥ निश्चिते इति । स्वामाविकानां निषेधायोगात् । कथमिति । कथमविरोधः प्रस्थेतव्य इसर्थः । भाष्ये । प्रतीतस्यै-

तथा च सर्विविशेषनिषेवेन ताह्वस्त्रभावाभावे निश्चिते कथं तथेत्यर्थः इति मूळे पाठः ।

नेषामेव धर्मान् निषेधित । प्रतीतस्यैव हि निषेधात् । अतो जगद्वैलक्षण्यमेवा-स्थूलादिवाक्यैः प्रतिपाद्यते, न तु वेदोक्ता ब्रह्मधर्मा निषेद्धं शक्यन्ते । कुत एत-द्वगम्यते । तत्राह । ततो ब्रवीति च भूयः । यत्रैव वाक्ये पूर्व निषेधित, तिसन्नेव वाक्ये पुनस्तमेव विधक्ते । 'यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह, आनन्दं ब्रह्मणो विद्वा'निति । तथा अस्थूलवाक्येपि 'एतस्यैव प्रशासने' 'एनद्वि-दित्वा' 'आकाश ओत्रश्च प्रोतश्चे'नि । चकारादेकवाक्योपाख्यानभेदौ संगु-

भाष्यप्रकाशः।

व्यवहार्ये प्रपञ्चसलक्षण एव प्रतीयमानैकविशेपविरुद्धविशेषान्तरविषयत्वाक तेन प्रपञ्चविलक्षणे सर्वविशेषशून्ये ज्ञानाकारे तद्विरुद्धविशेषवत्त्वसिद्धिरिति तत्र धर्पविधिनिषेधयोरविरोधः कथं प्रत्येतन्य इत्याकाङ्कायामविरोधप्रत्ययप्रकारमाहेत्यर्थः । न्याक्कविन्ति प्रकृते चिद्त्यादि चाक्यन्त इत्यन्तम् । प्रकृते इति । गाग्येपक्रान्ते प्रपञ्चे, गार्गीप्रश्ने वा । तथाच जगद्वेलक्षण्यबोधनेन तत्त्रकारका धर्मा निषिध्यन्ते, न त तत्सदशाः खरूपधर्मा अपि । अतो न ते औपचारिका इत्ययं तत्तदभावयोरिवरोधप्रत्ययप्रकारः। तेन निपेधमात्रदर्शनात् सर्वकामत्वादीनामौपचारि-कत्वकल्पनं यत् दर्शयतिसत्रे कृतम्, तदनया युक्त्या परिहृतमित्यर्थः । अत्र प्रमाणाकाङ्गायां स्त्रशेषमवतारयन्ति कुत इत्यादि । उदाहरणमाहुः यत इत्यादि । अत्र ज्ञानकारणाप्राप्तिकथन-मुखेन पूर्वीर्धे ज्ञानं निषिध्य, उत्तरार्धे तद्विथत्ते । अस्यूलवाक्येषि 'अवागमनः अमुख'मिति प्रशासनकारणनिपेधमुखेन प्रशासनं निषिध्य, 'एतस्यैवे'त्यादिना तद्विधत्ते । एवं सर्वधर्मनि-षेधमुखेन वेद्यत्वं निपिध्य, 'एतद्विदित्वे'त्यादिना तद्विधत्ते। तथा 'न तदश्चोति कश्चने'ति व्याप्ति निषिध्य, 'आकाश ओतश्र प्रोतश्रे'त्यनेन तां विधत्ते । 'न तदश्रोती'त्यस्य भोजनार्थकत्वपक्षे त्वत्र मगवत्कर्दकं च भोगं निपेधति, 'सोऽश्वते सर्वान् कामा'नित्यादौ तद्विधत्ते इति बोध्यि-तुमाहुः चकारादित्यादि । तथाच यथा थेताधतरे 'अनन्तश्चात्मा विश्वरूपो ह्यकर्ते'ति कर्तृत्वं निषेधति, तथा मुण्डके 'कर्तारमीश'मिति विधत्ते । एवमन्यत्रापि बोध्यम् । तथाच कर्मणि साध्ये रहिमः।

वेति । अप्रतीतयोगव्यवच्छेदक एवकारः । जगद्वैलक्षण्यक्षेवेति । नन्वस्थूलादिवाक्ये वैलक्षण्यं न नजर्थः, षद्खनुक्तेरितिचेत् । न । पर्युदासार्थकनजर्थेन सुखेन वैलक्षण्योपल्थ्यः । तिद्धन्नस्तित्तः सहयो विलक्षणो भवतीति । चन्द्रवन्मुखमित्यत्र चन्द्रभिन्नं चन्द्रसहयं मुखं भवति । तिद्धलक्षणिन्त्येवकारः । यन्नैवेति । आरोपापवादस्यासङ्गतत्ववोधनायैवकारत्रयम् । अन्ययेवकारत्रय व्यर्थं स्तात् । तथाच यद्यारोपापवादो भाष्ये विवक्षितः स्यात्, एवकारत्रयघटितं भाष्यं न स्यादिति । तेनैतादशस्रले नारोपापवादः । यत्र कचिद्रमां विहिताः, अन्यत्र निषिद्धाः, तत्रैवारोपापवादसन्देदः कर्तव्य इति भाष्येण द्योत्यते । उद्गहरणमिति । उक्तार्थस्य उत् अधिकमाहरणं यस्मिन् तद्वाक्यमाहुः । एकत्वम-विवक्षितम् । ज्ञानेति । ज्ञानं शाब्दं तत्कारणं वाचस्ताभिरप्राप्तिकथनमुखेनेत्यर्थः । अवागिति । अवाक् अमन इति छेदः । प्रज्ञासनेति । प्रशासनकारणानि वाष्यनोमुखानि । तिन्नवेधमुखेन । एतस्येति । 'एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि द्यावापृथिवी विघृते तिष्ठतं इति श्रुत्या । सर्वधर्मेति । अस्थूल-श्रुत्येव सर्वधर्मेनिवेधमुखेन । एतद्विदित्वत्याद्गीति । 'अथ य एतदक्षरं गार्गि विदित्वास्माल्लोका-स्रिति स नाक्षण' इत्यादिना । अन्यज्ञापीति । मूर्तामूर्तनाक्षणे 'अथात आदेशो ने'ति मूर्तामूर्ते निषिध्य तिद्विस्ते 'नह्येतस्मादिति नेत्यन्यत्यस्मसीति प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्य'मिति श्रुत्या । चकारादित्या-दिमाष्यस्य चकारादनुक्तसमुच्चयार्थकात् एकं न्नह्याक्येन षोडशिप्रहृणाप्रहृणस्रेण यदुपाख्यानं तयोः परस्परं भेदौ तौ संगृहीतावित्यर्थं मन्वाना आहुः तथा चेति । कर्मणीति । अतिरात्राख्ये व्यक्तिभेन

हीतौ। सर्वत्र लौकिकं प्रतिषेषति, अलौकिकं विधत्ते इति युक्तया निर्णयः। तसात् युक्तयाप्यविरोधः॥ २२॥

इति तृतीयाध्याये द्वितीयपादे षष्टमम्बुवदग्रहणादित्यधिकरणम् ॥ ६॥

#### भाष्यप्रकाशः।

व्यक्तिमेदेन षोडिश्रग्रहणाग्रहणविन्त्य एकसिन् ब्रह्मणि श्चेयत्वाश्चेयत्वप्रशासितृत्वाप्रशासितृत्वादीनां विकल्पस्याश्चयवचनतया वाक्यस्याबोधकतायां तिन्नवृत्त्यर्थ लोकिकं निषेधित, अलोकिकं तं धर्म विधत्ते इति व्यवस्था मन्तव्या। स्थूलत्वादीनां लोकिकानामेव निषेधदर्शनात्। ईदृशप्रशासितृत्वादीनामलोकिकानामेव विधानदर्शनात्। अतो ये वस्तुस्वभावतो विरुद्धधर्माश्रयत्वं न मन्वते, तान् प्रत्येवं लोकिकालोकिकविभागरूपया युत्त्या निर्णयः। तेन श्रुत्या बोध्यमाना ये सर्वकामत्वाद-यः, तेप्यलोकिका एव। मन्दिधयामविचारकाणां परं नामतौल्येन श्रमः। नचानाप्तकामत्वापत्तिः। अभिध्यारूपत्वेन, स्वयमेव तत्पूर्तिकरणेन चादोषात्। एतेन जीवतुल्यतापत्तिरिप परिहृता बोध्या। तसाच्छुत्यक्षराण्यननुसन्दधानानां बोधार्थ युत्त्याप्यविरोध आचार्यणोक्त इत्यर्थः। एतेनैव याबद्धर्मश्रून्यत्वं ब्रह्मणो वदन्तोपि प्रत्युक्ता वेदितव्याः।

अन्ये त्यसिन् सूत्रे 'द्वे वा व ब्रह्मण' इति वाक्यं विषयत्वेनाहुः । तद्र्थ विद्वन्मण्डने एतद्वाक्यार्थोपि विचारितः । तथाहि । 'नेति नेती'त्यत्र इतिशब्दः प्रकारवाची । तथाच पूर्व मूर्तामूर्तब्रह्मणो विभूतिरूपं 'य एवं वेदे'त्यन्तेन निरूप्य यस्यैतदृपद्वयं पूर्वमेव पष्टचन्तेन पदेन निरूपितभेदस्य तसिनिरूप्यमाणेष्विप सर्वतःपाणिपादान्तत्वादिष्वेवं लौकिकत्वेन वेदनं मा भृदिति भिन्नप्रक्रमेणेतत्प्रकारकं वेदनं ब्रह्मणो निपेधित 'अथात' इत्यादिना । अयमर्थः । ब्रह्मण्यिप मूर्तामूर्तरूपे सर्वतःपाणिपादान्तेत्यादिश्चत्युक्ते वेदितव्ये । परन्त्वित्यनेन प्रकारेण न वेदितव्ये ब्रह्मण एते रूपे इति, किन्तु ब्रह्मवेति वेदितव्ये इत्यर्थः । अत्र विनिगमकमाह सूत्रकारः 'ततो ब्रवीति च भूय' इति । शेषं स्फुटम् ।

यतु प्रकृतशब्देन 'द्वे वा व ब्रह्मण' इत्यादिनोक्तं मूर्तामूर्तरुक्षणं रूपद्वयं परामृश्यत इति मतम्, तत्र प्रकृतत्वं प्रतिषेधतीत्येतावतेव चारितार्थ्यं सत्येतावत्पदं व्यर्थम् । नच प्रकृतस्य ब्रह्मणः प्रकृते वा ब्रह्मणि एतावन्त्वं प्रतिषेधतीति व्याख्यानाच दोष इति वाच्यम् । तथा सति 'ततो ब्रवीति च भूय' इत्यस्य वयर्थ्यापातात् । प्रकृतपदेनैव ब्रह्मप्रमितौ तदभावशङ्कानुदयेन तत्सत्तायां मानाकाङ्कार्थ तत्कथनप्रयोजनाभावात् । तसादसदुक्त एवार्थ इति ॥ २२ ॥ इति षष्टमम्बुवद- प्रहृणादित्यधिकरणम् ॥ ६ ॥

## रिश्मः।

देनैकैकेन। अतिरात्रे षोडिशनं गृह्णाति, नातिरात्रे षोडिशनं गृह्णातीित षोडिशिग्रहणाग्रहणयोविंकल्पसेव। षष्ठवान्ताद्वतिः। अदाक्येति। व्यक्तिभेदाभावादितिभावः। अवोधकेति। दृष्टान्ताभावात्तथा। एवेति। प्रक्षालनपङ्गन्यायेनैवकारः। विद्वन्मण्डनेयं विषयः स्पष्टः। सर्वित्रेतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म लोकिकं निषेधती। एवेति। नित्यानां निपेधायोगात्। एवेति। 'लोकिकं नैव मनुत' इत्याचार्यव- चसः। नित्यानित्यसंयोगापत्तेश्च। अलोकिका एवेति। एवकारार्थ उक्तः। नामेति। स्थूलसर्वकामादिनाम्नां तोल्येनालौकिकनामवति लोकिकनामवत्त्वेन ज्ञानिमितिभ्रमः। तस्मादितिभाष्यं विवृण्वन्तिस्म तस्मादिति। अनिव्यति। युक्तिविनाननुसन्दधानानाम्। युक्त्यापीति। अपिशब्देन परमार्थतः। आचार्येण व्यासेन।। २२।। इति षष्टमम्बुवद्महणादित्यधिकरणम्।। ६।।

# तद्व्यक्तमाह हि॥ २३॥ (३-२-७.)

दान्द्बलिवचारेण विरोधं परिहृत्यार्थवलिवचारेणाविरोधप्रतिपादनायाधिक-रणमारभते। सर्वाणि विरुद्धवाक्यान्युदाहृत्य चिन्त्यन्ते। 'न चक्षुषा गृह्यते' 'कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमेक्षत्,' 'नापि वाचा' 'सर्वे वेदा यत् पद्मामनित' 'अप्राप्य मनसा सह' 'मनसैवैतदाप्तव्यम्,' 'अरपर्शमगन्धमरसम्' 'सर्वरूपः सर्वगन्धः सर्वरसः', 'अपाणिपाद' इत्यादि 'विश्वतश्रक्षु'रित्यादि, 'निर्शुणश्च' 'यः सर्वज्ञः सर्वद्यक्ति'रित्यादिविरुद्धवाक्यानि। न हि वस्तु द्विरूपं सम्भवति। वाक्यद्वयम्पि प्रमाणम्। तथा सति प्रमाणान्तरानुरोधेनैकस्य स्वार्थे प्रामाण्यम्, अन्यस्यो-पचरितार्थत्विमिति युक्तम्। तत्र प्रत्यक्षानुरोधेन निर्णयो विचार्यते।

तत्र पूर्वपक्षमाह । तद्व्यक्तम् । तत् ब्रह्म अव्यक्तमेव भवितुमईति ।

### भाष्यप्रकाशः।

तद्वयक्तमाह हि ॥ २३ ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः शब्द्बलेत्यादि । तथाच यद्यपि स्विचारे तस्यानावश्यकत्वम् , तथाप्यन्यैः ऋषिभिरर्थवलेन विचारस्याङ्गीकृतत्वात् तेनाविचारे तेषां निर्विशेषपक्षपातात् सविशेषश्चितः पीड्येत, विचारिते त्वर्थसामर्थ्ये वस्तुस्वभावादेवोभय-सम्भवात्र श्चितपाडेत्यतस्तित्वारणार्थ तदारभत इत्यर्थः । ननु विरुद्धवाक्येषु चिन्तितेषु किमवशिष्टं येनार्थवलाद्विरोधोत्थानिमत्यत आहुः सर्वाणीत्यादि । सर्वाणीति । प्रमाणाप्राद्य-त्वतद्वाद्यत्योधर्मराहित्यतद्वत्तयोराकारराहित्यतद्वत्तयोर्गुणराहित्यतद्वत्तयोर्थोधकानि । 'सर्वरूप' इत्यनेन 'यथामाहारजनं वास' इत्यादिश्चतिसाद्विरुद्धा 'अरूपमञ्यय'मिति श्चितिश्च सार्थत इति बोध्यम् । सन्देहमाहुः न हीत्यादि । तथाच लोकिकालोकिकभेदेन व्यवस्थायां कृतायां मास्तु शब्दे संशयः, तथाप्यर्थे संशयो दुर्वार इत्यर्थः। सन्देहबीजमाहुः वाक्येत्यादि। तत्र्वं पूर्वपक्षमुत्थाप-ित्रुमापाततो निर्णयप्रकारं वदन्ति तथा सतीत्यादि, विचार्यत इत्यन्तम् ।

पूर्वपक्षमाहुः तन्त्रेत्यादि । यद्यपि पूर्व सर्वप्रमाणापेक्षया शब्दस्यैव प्रावल्यं निर्णीतम्, तथापि शब्दस्यार्थसापेक्षत्वाद्र्यवलेनेव विचारो मुख्य इति श्रुत्यर्थनिश्रायनायार्थवले विचार्ये

## रश्चिमः।

तद्व्यक्तमाह हि ॥ २३ ॥ तस्येति । अर्थवलिवचारसास्मिन्भगवद्धासमते शब्दबलसिद्धेनावश्यकत्वम् । अन्येरिति । अत्रैव बादरिप्रमृतिभिः । यथेति । आमाहारेण जनं जननम् । वर्णलोपः ।
वासः शरीरे इत्यनव्ययम् । संशाय इति । चक्षुरप्राह्यो प्राह्यो वेत्यादिः । सन्देहबीजमिति । प्रमाणं
विकल्पोत्थापकं बीजमित्यर्थः । 'श्रुत्योविरोधे विकल्प' इति मनुस्मरणात् । आपातत इति । अविचार
आपातस्तस्मात् । एकदेशिनिर्णयप्रकारम् । पूर्वमिति । प्रथमाध्यायद्वितीयचरणे वैश्वानराधिकरणे । शब्दस्यैवेति । एवकारस्तु 'केवलं शब्दबलविचारका आचार्या' इति 'साक्षादप्यविरोधं जैमिनि' रितिस्त्रमाष्यात् । शब्दस्यार्थेति । घटं दृष्ट्वा घटशब्द इति तथा । यद्यप्यथस्य शब्दसापेक्षत्वं 'शब्द इति चे'दितिस्त्रात् , तथापि पूर्वपक्षप्रनथत्वाद्यक्तम् । एवेति । 'अर्थबलविचारको बादरि'रिति तथा। 'केवलार्थवि-

तत्रापाततो निर्णयप्रकार वदन्तः पूर्वपक्षमुत्थापयन्तीति पाठः मूळे ।
 त्र० सू० र० १८

कुतः। आह हि। श्रुतिमत्यक्षाभ्याम्। 'नेति नेत्यात्मा अग्राद्यो न हि गृह्यत' इति। 'न हि गृह्यत' इत्यनुभवसाक्षिकं प्रमाणं श्रुतिराह। न हि केनचिद्पि चक्षुषा मनसा वा ब्रह्म दृष्टमस्ति। सर्वरूपत्वे तु सर्वेरेव द्रष्टुं राक्येत। तस्मात् सर्वधर्मवन्त्वेन प्रतिपाद्कान्युपचरितार्थान्येव। अनुभवविरोधादित्येवं प्राप्तम्॥ २३॥

# अपि संराधने प्रलक्षानुमानाभ्याम् ॥ २४ ॥

अपीति पूर्वपक्षगहीयाम्। सर्वथा मूर्जः पूर्वपक्षवादी। यतः संराधने सम्यक् सेवायां भगवत्तोषे जाते दृश्यते। 'श्रद्धाभिक्तज्ञानयोगादवैहि' 'यमे-

## भाष्यप्रकादाः ।

पूर्वपक्षमाहेत्यर्थः । हेतुं व्याक्कवंन्ति आह हीति । हि श्रुतिप्रत्यक्षाभ्यां हेतुभ्यां श्रुतिराह । अतस्तद्व्यक्तमिति योजना । श्रुतिप्रत्यक्षाभ्यामिति यदुक्तम्, तत्र का श्रुतिः, किं प्रत्यक्ष-मित्याकाङ्कायां तदेव विभजन्ते नेतीत्यादि । अस्यां श्रुतौ कथं प्रत्यक्षप्राप्तिरित्यत आहुः नही-त्यादि । तदेव विवृण्वन्ति न हि केनचिदित्यादि ॥ २३ ॥

अपि संराधने प्रत्यक्षानुमानाभ्याम् ॥२४॥ स्त्रं न्याक्चर्वन्ति अपीत्यादि। अत्र द्र्यन्त्र्याक्तोक्तो हिशन्यविद्वतोऽप्यर्थवलात् परामृश्यते। तथाच केवलस प्रत्यक्षादेः प्रमाणस लौकिकत्वेन नैर्वल्येपि साधनवलसिद्धस तस्यालौकिकत्वेन प्रवलत्वात् केवलानुभवविरोधोऽप्रयोजक इति साधनसिद्धेन प्रत्यक्षेण निर्णय इत्यर्थः। हेतुं न्याकर्तु श्रुतिस्मृती उपन्यस्यन्ति अद्भेत्यादि। इयं

चारको बादरि'रिति उक्तसूत्रभाष्यात्। निह केनचिदित्यादीति। सर्चेरेचेति। योग्यत्वादेवकारः। उपचरितेति। उपचारो व्याख्यातः। एवकारः सर्वेषां दर्शनाभावात्॥ २३॥

अपि संराधने प्रत्यक्षानुमानाभ्याम् ॥ २४ ॥ केवलस्येति । श्रुतिरहितस्य । पूर्व 'श्रुतिप्रत्यक्षाभ्या'मित्युक्तत्वात् । प्रत्यक्षादेरित्यत्रादिशब्देनातुमानादि । भाष्ये प्रत्यक्षस्योपलक्षकत्वात् । तथा च 'सैंवरेव द्रष्टुं शक्येते'तिभाष्याद्वह्विरूपत्वे धूमरूपेणानुमातुं शक्येत। गवयरूपत्वे उपमातुं शक्येत। घटादिरूपत्वे शन्दितुं शक्येतेति बोध्यम् । केवलानु भवेति । केवलस्य धर्मशून्यस्य नीरूपत्वादनुभवो विरुध्यते, तद्विषयको न भवतीत्यर्थः । नीरूपत्वसमानाधिकरणो न भवति । तथाच 'मूर्खी देहाद्यहं-बुद्धि'रिति वाक्यात् अग्राह्यत्वेन प्रकारेण प्रत्यक्षशून्यो देहाद्यहंवादी । अग्राह्यत्वस्योपचरितत्वात् । 'कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैक्ष'दित्युक्तप्रकारेण प्रत्यक्षज्ञून्यो देहाद्यहंबुद्धिः । ताम्बूलमदशक्तिवदप्यद-र्शनम् । व्यापकत्वेनाप्यदर्शनम् । किञ्च । आत्मोपनिषदुक्तरीत्यात्मत्वेन देहप्रत्यक्षरान्यः आत्मत्वेनान्त-रात्मप्रत्यक्षश्चन्यः । इति भाष्ये सर्वधाशब्दः । एवं देहायध्यासे 'अहं स्थूल' इत्यादौ ह्यस्मच्छन्दः प्रसंगात्मवाचको व्याख्यातः । अहङ्कारेऽस्मच्छन्दप्रयोगं कृत्वा भाष्यं यत इसादि । देहगेहादि-ष्वद्दंममेत्यभिमानवता भगवान्न दृश्यते । अभिमानस्य तामसत्वेनाज्ञानकार्यत्वादज्ञानस्य च दर्शनावर-कत्वात् । यतो यथाकथित्रदप्यमूर्खत्वमवलम्ब्य सम्यक्संराधने । करणत्युडन्तं पदम् । सम्यक्संसि-द्धिर्येन पुष्टिसेवनेन मोक्षावान्तरकालनिर्गमाय तत्संराधनं त्वस्मिन्संराधने तदाहुः, सम्यक्सेवाया-मिति । नतु सिद्धिजनकोऽन्योपि पदार्थोऽस्तीत्यत आहुः भगवत्तोष इति । पृद्धत्त्या तुष्यते हरि'-रिति वाक्यान्नान्यपदार्थो भगवत्तोषजनक इति सिद्ध्युपस्थापिका सेवैवात्र व्यासाञ्चयीयेति भावः । नन्वषोक्षजत्वात्सेवयाप्यदर्शनमस्त्वित चेत्, तत्राहुः हृइयत इति । खेच्छया दृश्यो भवति । अथवा

वैष वृणुते तेन लभ्यः' 'भक्तया त्वनन्यया शक्य अहमेवंविधोऽर्जुन । ज्ञातुं द्रष्टुं च तत्त्वेन प्रवेष्टुं च परन्तपे'ति । द्विविधमपि रूपं दृश्यते । 'ततस्तु तं पश्यते निष्कलं ध्यायमानः' 'अनेकबाहृद्रवक्त्रनेत्रं पश्यामि त्वां सर्वतोऽनन्तरूप'मिति संराधकस्य खानुभवः, ध्रुवादीनामनुमापकत्वं च । तस्मात् प्रसक्षानुमानाभ्यां

#### भाष्यप्रकाशः

कैवल्योपनिषत्स्था । परमेष्ठिना आश्वलायनं प्रत्येतेन साधनेन जानीहीत्यत्रोपदिष्टम् । ज्ञानिषयं च ब्रह्म सर्वदेवतादिमयं शिवाकारं निराकारं चोपदिष्टम् । द्वितीया काठके गुण्डके च । तत्राद्ये, 'आसीनो द्रं व्रजती'त्याद्युक्त्योक्ता । तत्राप्यासीनत्वादिना साकारताया 'अशरीर'मित्यनेनाना-कारतायाथ लामः । द्वितीयेपि द्वितीयगुण्डके विरुद्धधर्माश्रयं परमात्मानं प्रस्तुत्योक्ता । अत्र 'तनुं स्वा'मिति कथनात् साकारलाम इति तत्राप्येवम् । गीतावाक्यं तु विश्वरूपं द्शियित्वा ततः स्वरूपं चतुर्श्वजाकारं प्रदर्श्योक्तं भगवता । द्विविधमिति । साकारं निराकारं च । तथाच श्रुतिस्मृत्यु-कसंराधकप्रत्यक्षानुरोधेनार्थवले विचारितेपि निराकारं साकारं चेति सिध्यति, न तु केवलमन्यक्तमग्राह्यमेवेति त्वदुक्तमसङ्गतमित्यर्थः । एवं प्रत्यक्षानुमानशब्दयोः श्रुतिस्मृतिपरत्वमिप्रेत्य व्याख्यातम् । एवं व्याख्याने शब्दवलमेवायातीत्यपरितोषेणातः परं साक्षात्कारानुमितिपरत्वं प्रत्यक्षानुमानपरत्वं चाद्यय व्याकुर्वन्ति तत्रस्तित्वत्यादि । लौकिकप्रत्यक्षं श्रुद्धमनःसंयोगजम्, अलौकिकं दिन्यदृष्टिजम्, विपरीतं वा । तथाचतयोः श्रुतिस्मृत्योः प्रत्यक्षमात्रवोधकत्वादत्र साधनसिद्धप्रत्यक्षं वाद्यनसेनाप्राप्यं च, वृतस्य तु तत्तद्धर्मवत्त्वेन प्रत्यक्षं वाद्यनसगम्यं चेति, तादशताद्यसम्यक्प्रत्यक्षविषयादर्थस्वभावादेवाविरोधनिर्णय इत्यर्थः । प्रत्यक्षस्य प्रामाणिकत्व-र्वतः ।

अनिद्मित्थतया दृश्यते । ननु ज्ञानकर्मणी विहाय शूद्रधर्मे कुत आशयः, किञ्च, कीर्तनमक्तेः सुबोधिन्यां मुख्यत्वेनोक्तायाः संराधनत्वं कुतो नेति चेत् । न। तोपकामस्यान्यत्रानधिकारात् । एतेन सेवायां प्रकार-मेदोपि प्रत्युक्तः । तोषकामस्य स्वधर्माणां परधर्मत्वाभावात् । 'शमो दमस्तपः शौचं सन्तोषः क्षान्ति-राजेवम् । मद्भक्तिश्च दया सत्य ब्रह्मप्रकृतयस्त्विमा' इत्येकादशस्कन्धात् । किञ्च । भक्तिमार्गप्रवेशानन्तरं बाह्मणधर्मा अपि परधर्माः, भक्तिः स्वधर्म इति । कीर्तनभक्तेर्मुख्यत्वेऽप्यशास्त्रार्थत्वात् । 'सेवायां वा कथायां वे ति विकल्पोक्तेश्च व्यवस्था। शास्त्रार्थत्वं तु किया पूर्वकाण्डार्थ इति । 'ज्ञानं किये'ति पञ्चरात्र-शास्त्रात् ज्ञानकाण्डं ज्ञानिकयार्थकम् । सांख्ययोगसूत्रं 'तपःस्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि कियायोग' इति । 'ज्ञानेन भक्तये'त्यथर्वशिरआदिना पशुपतिमते भक्तिरिति षद्रशास्त्राणि भक्तिप्रतिपादकानि । 'ब्रह्म तिर्हैं अग्नि'रित्यत्तरार्धसुबोधिनी । 'अग्नये जुष्टं निर्वपामी'ति संहिता । 'जुष प्रीतिसेवनयोः' । प्रणिधानं प्रयतः । आय इति । काठके । द्वितीय इति । मुण्डके । संराधकस्येति । अर्जुनस । श्रुतिस्मृतीति । प्रत्यक्षराब्देन श्रुतिबोधस्त ब्रह्मण आषीत् । ऋषिर्मन्नद्रष्टेति । 'अपस्यत्पुरोडाशं कूर्मभूत सर्पन्त'-मिति श्रुत्या प्रत्यक्षमूळत्वाहाक्षणिकः । अनुमीयन्त उत्सन्नप्रच्छन्नशाखा येनेत्यनुमानं स्मृतिः । अतः परमिति । ठाक्षणिकत्वापत्तेः परम् । प्रत्यक्षेति । चक्षुर्व्याप्तिज्ञानपरत्वम् । एवेति । उपचरितत्व-योगव्यवच्छेदकैवकारः । अविरोधेति । सर्वधर्मप्रतिपादकानां 'अग्राह्यो न हि गृह्यते 'इत्यादीनां चाविरो-धनिर्णय इत्यर्थः । प्रत्यक्ष्यस्येति । दर्शनसूत्रीयान्दितप्रत्यक्षस्य । प्रष्टभक्तानां दर्शनसूत्रे प्रत्यक्षं तदप्रामाणिकमपि भवेत्प्रमेयबरुखाधिक्यात् । मर्यादायां त संराधनसाधनजन्यायां प्रत्यक्षरूपं दर्शनं श्रुतिस्मृतिभ्यां वा ब्रह्म साकारमनन्तगुणपरिपूर्ण चेति नाव्यक्तमेवेति निश्चयः। अतो लैकिकालौकिकप्रत्यक्षविषयत्वादुभयवाक्यार्थरूपमपि ब्रह्म॥ २४॥

इति तृतीयाध्याये द्वितीयपादे सप्तमं तद्व्यक्तमाह हीत्यधिकरणम् ॥ ७॥ प्रकाशादिवचावैशेष्यं प्रकाशश्च कर्मण्यभ्यासात् ॥ २५॥ (३. २. ८.)

पुनः प्रकारान्तरेण पूर्वोक्तमेव स्थिरीकर्तुमधिकरणान्तरमारभते। तत्र सूत्रद्वयेन पूर्वपक्षद्वयमाह।

ननु प्रत्यक्षानुरोधेनोभयविधवाक्यसमाधानं नोपपचते, वस्तुशक्त्यैव निर्णय उचितः, न तु श्रुतिप्रत्यक्षाभ्याम्, यथा प्रकाशजलसुवर्णादीनामने-कविधत्वं नाङ्गीकियते, सूर्यचन्द्रमणिप्रकाशादिषूष्णशीतानुभवरूपस्पशीः प्रती-यन्ते, न हि तेजसि तावन्तः स्पर्शा अङ्गीकियन्ते, जले च हिमतप्रकुण्डा-दिषु, तथा सुवर्णे वर्णभेदाः, न हि सर्वे खाभाविकाः, तेजस्त्वादिखभावहानि-प्रसङ्गात्, तथा ब्रह्मणोऽप्यवैशेष्यमङ्गीकर्तव्यम्, निर्विशेषं हि ब्रह्मोति सर्वप्र-सिद्धः। चकारादेवं साधकाः 'अग्राह्मो न हि गृह्मत' इत्येवमाद्यः।

भाष्यप्रकाद्यः।

साधनं दर्शनस्त्रादत्राधिकम् । तेन प्रकाशवत्स्त्रोक्तमेव दृढीकृतं ज्ञेयम् ॥ २४ ॥ इति सप्तमं तद्व्यक्तमाह हीत्यधिकरणम् ॥ ७ ॥

प्रकाशादिवचावैशेष्यं प्रकाशक्ष कर्मण्यभ्यासात्।।२५॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः पुनिरत्यादि । ब्रह्मणः श्रुत्येकसमधिगम्यत्वाच्छ्यत्येवगतस्वरूपस्येव बलेनोभयरूपत्वं दृढीकर्तुम-धिकरणान्तरमुपोद्धातसङ्गत्यारमते । अत्र ब्रह्मस्वभावः संराधकप्रत्यक्षेणावधारियतुं शक्यः, न वेति संशयः । साधनस्य ज्ञानार्थत्वम्, अगृह्यश्रुत्या ब्रह्मणो दुर्ज्ञेयत्वं च सन्देहबीजम् । पूर्वपक्षौ तु तत्र द्वाविति तावाहुः तत्रत्रत्यादि । पूर्वपक्षद्वयमिति । भक्तप्रत्यक्षेण न निर्णय इत्येकः । श्रुत्यापि नेत्यपरः । स च द्वितीयस्त्रे फलितकथनेन स्फुटो भवतीति तथेत्यर्थः । क्रुतो वस्तुशक्त्यैवत्यतो दृष्टान्तं च्याकुर्वन्ति यथेत्यादि । एतस्येव विवरणं सूर्यचन्द्रत्यादि । एवं साधका इति । रिक्षः।

प्रामाणिकमेव प्रमेयवलाभावादिति तथा । भाष्ये । ध्रुवादीनामिति । 'खरूपं द्विविधं चैव सगुणं निर्गुणं तथे'ति गोपालतापिनीयादुभयाविरोधपत्र्यकानाम् । द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायोक्तब्रह्मादिशब्देन । गोपालतापिनीयोक्तब्रह्माश्र्याविरोधपत्र्यकानाम् । द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायोक्तब्रह्मादिशब्देन । गोपालतापिनीयोक्तब्रह्माश्र्य तादृशोभयधर्मवत्त्वम् । ब्रह्मात्रेष्यक्वत् । ध्रुवादीनां चक्षु-विषयत्वात् । घटादिवत् । चक्षुविषयत्वाद्रप्पयत्वोभयधर्मवत्त्वम् । अव्यक्तमेवेति । व्यक्तयोगव्यवच्छे-दक्त एवकारः । उभयेति । सर्वधर्मप्रतिपादकवाक्यानां धर्मनिष्धकवाक्यानां चार्थरूपम् ॥ २४ ॥ इति सप्तमं तद्व्यक्तमाह हीत्यधिकरणम् ॥ ७ ॥

प्रकाशादिवचावैशेष्यं प्रकाशश्च कर्मण्यभ्यासात् ॥ २५ ॥ पूर्वोक्तिमिलादि-भाष्यिविवरणं उभयरूपत्वं दृढीकर्तुमिति । अत्र भाष्य एवकारोऽग्रिमस्त्रीयोभयव्यपदेशयोगव्य-वच्छेदकः । उपोद्धातेति । प्रकृतं न स्थानतोपि परस्योभयिकङ्गं मिति स्त्रादारम्य यदुभयरूपत्वं तत्सिद्धार्था चिन्ता पूर्वपक्षद्वयचिन्ता । सङ्गत्या । ताविति । पूर्वपक्षो । चस्तुशक्त्यंचेवित । वस्तु-शक्तया निर्दोषत्वरूपया । एवकारस्तु भक्तप्रत्यक्षं चक्षुस्तस्य सदोषत्वाद्योगस्य व्यवच्छेदकः । भाष्ये । अङ्गीति । अस्माभिरङ्गीकियन्ते । जले चेति । विचार्यमाणे । हिमकुण्डः प्रसिद्धः । तप्तकुण्डः

१ केवल तद्वलेनेति मूले पाठ.।

नन्तं तस्य तथा साक्षात्कारात् तादृशश्चतेश्च नैकविधत्वमङ्गीकर्तुं शक्यत इति । नैष दोषः । प्रकाशश्च कर्मणि । तपःप्रणिधानादिकर्मणि भगवतः प्र-काशः । तत्र यथा तेषां कामः, तथा प्रकटी भवति । चकाराद्प्रकाशान्यथाप्र-काशौ । तत्र हेतुः । अभ्यासाद्। श्चतेः । यथेकवारं प्रकटः स्यात्, तदा तद्र्पत्व-मङ्गीकियेतापि । प्रतिभक्तं प्रतिकर्म चाविर्भावः । अतः प्रकाशोपि कृत्रिम एव । दीपप्रकाशवत् । अन्यथा सर्वदा स्यात् । तस्मान्न भक्तप्रत्यक्षेण निर्णयः ॥ २५ ॥ अतोऽनन्तेन तथा हि लिङ्गम् ॥ २६ ॥

फिलिनमाह। अतः अभ्यासात्। अनन्तेन अनन्तरूपेण आविर्भावः। न ह्येकं वस्तु प्रतिक्षणमन्यादृशं भवित निमित्तभेद्व्यितिरेकेण। क्षचित् भक्तका-मश्च निमित्तत्वेन प्रतीयते। न हि निमित्तभेदेन जायमानं वस्तु भवित। किन्तु तथा सित लिङ्गं विग्रह एव भवित। युक्तश्चायमर्थः। 'यद्यद्विया त उरुगाय

भाष्यप्रकाशः।

निर्निशेषत्वसाधकाः । पूर्वसादयं भिन्न एकदेशीति ज्ञापयन्तः सत्रशेषमवतारयन्ति नन्तः मित्यादि । अनेन सत्रेण प्रकाशवत्सत्रोक्तमप्याक्षिप्तं ज्ञेयम् ॥ २५ ॥

अतोऽनन्तेन तथा हि लिङ्गम् ॥ २६ ॥ न हि निमित्त भेदेन जायमानं वस्तु भवतीति । अत्रावस्तुत्वे हेतुर्जायमानत्वमेव । तत्रापि हेतुः 'यद्यद्धिये'त्यत्र 'प्रयणस' इतिपदोक्तं करणम् । तथाच तेषां धर्माणां शरीरविशिष्टमुपक्रम्य पठितत्वाच्छरीरधर्मत्वं वा, तदिभिन्यङ्गचा-

वदरीनाथे । आदिनानुभयस्पर्शवत्कुण्डः तेजस्तोतिबध्यस्पर्शवत्तेजः भास्तरग्रुक्करूपवच । आदिना ज्ञानस्पर्शवज्ञठं अभास्वरग्रुक्करूपवच । तस्य नथेति । तस्याग्राह्यस्य तथाऽस्वाभाविकधर्मैः । ताहरोति । 'तद्भैनान्भूत्वावती'ति श्रुतेः । तप इति । आदिना भक्तिः । प्रणिधानं प्रयतः । कर्मणीति । कृत इति शेषः । तेषामिति । तपआदिकर्वृणाम् । अप्रकारोति । अकर्मणि अप्रकाराः । वृत्तिंहत्वादिनान्यथाप्रकाराः । कृत्रिम इति । जन्यत्वात् । स्रोक्तयुक्तया एवेति । भक्तप्रेति । अस्ताभाविकधर्मविषयेण ॥ २५ ॥

अतोऽनन्तेन तथा हि लिङ्गम् ॥ २६॥ भाष्ये । फिल्तिमित । 'अग्राह्य' इति श्रुत्या तपः-प्रणिधानानि, कर्म तत्रत्य'कर्मणैव तु संसिद्धिमास्थिता जनकादय' इति श्रुत्या च फिलतम् । प्रापण-करणम् । वक्ष्यन्ति च 'उभयव्यपदेशा'दिति सूत्रभाष्यप्रकाशे । एवेति । नतु निमित्तभेदः । एवकारो निमित्तभेदयोगव्यवच्छेदक इति । करणमिति । प्रणयस इत्यस्य कुरुण इत्यर्थात् । तदाभीति । सकर्मत्वादीनाम् । 'प्राणशरीर' इति शरीरविशिष्टमुपक्रम्य । तदाभीति । शरीरा-मिव्यक्न्येत्यर्थः । अपागादिति । 'अपागादप्रेरियत्वं वाचारम्भणं विकारो नामधेयं त्रीणि रूपाणीत्येव सत्य'मिति श्रुतावपागादप्रेरियत्वमितिवत्कार्यत्वभेव । एवकारेण वस्तुत्वयोगो व्यव-चिछवते । भाष्ये । अग्राह्यश्रुतिप्रतिपादितस्थानन्तरूपेणाविभावः, तत्र सर्वकर्मत्वादयः 'अपागा'-दिति श्रुतेरवस्तुम्ता इत्युक्तम् । एवं पदद्वयं व्याख्याय, पदत्रयं व्याकुर्वन्ति स्म किन्त्वित्यादिना । सौत्रत्यथत्यस्य तथा सतीत्यर्थः । लिङ्कमित्यस्यार्थो विग्रह इति । देह इत्यर्थः । 'अत्यव चोपमे'तिस्त्रा-देवकारो मण्डूकप्रुत्याववर्तत इत्येवेति । हीत्यस्यार्थमादुः युक्तस्थेति । तेन पञ्चपदिनदं सूत्रमित्युक्तम् ।

विभावयन्ति तत्तद्वपुः प्रणयसे सद्नुग्रहाये'ति । अतः श्रुत्या प्रत्यक्षेण वा न तथा निर्णयः कर्तुं दाक्यः । त्सात् सर्वागोचरभेव ब्रह्मेत्येवं प्राप्तम् ॥ २६ ॥

उभयव्यपदेशात् स्वहिक्रुण्डलवत् ॥ २७ ॥

तुशन्दः पक्षं न्यावर्तयति । नैवं केवलयुक्तया लोकहष्टान्तेन निर्णयः शक्यते कर्तुम् । अन्यथेदं शास्त्रं न्यर्थमेव स्यात् । अत्र हि वेदादेव ब्रह्मसरूपज्ञानम् ।

## भाष्यप्रकागः।

गन्तुकधर्मत्वं वा । तथा सित 'अपागादमेरमितव'मितिवत् कार्यत्वमेव, न त्वनागन्तुकानारो-पितत्वरूपं वस्तुत्वम् । अत्र 'यद्यद्विये'ति स्मृत्युपन्यासेन प्रकाशवत्स्वत्रोक्तोऽवैयर्थ्यादिति हेतुरपि सदनुप्रहार्थत्वेनान्यथासिद्ध इति ज्ञाप्यते । तस्मादिति । उक्तविधप्रत्यक्षवोधकश्चितिभिक्त-प्रत्यक्षेण चानिर्णयात् ॥ २६ ॥

उभयव्यपदेचात् त्विह्ञुण्डलवत् ॥ २७ ॥ स्त्रं व्याकुर्वन्ति तुशव्द इत्यादि, अन्यथेति । युक्त्या लोकदृष्टान्तेन च निर्णये इदं विचारशास्त्रं व्यर्थमेव स्थात् । अत्र हि दर्शनान्तरा-द्यमेव विशेषो यद्वेदादेव ब्रह्मस्क्रपज्ञानं प्रमितिरूपम्, न लौकिकैः प्रमाणेस्तक्यायैर्वा । उपचार-निवृत्त्या श्रौततात्पर्यज्ञापनार्थमेवास्य शास्त्रस्य प्रवृत्तेः । तच जन्माद्यिकरण एव 'शास्त्रयोनित्वा'-दित्यनेन निर्णातम् । अतो वेदमन्तरेण स्वरूपस्य तच्छक्तेश्रानवगमात् केन प्रकारेण स्वरूपशक्त्या

न तथेति। न 'अपि संराधन' सूत्रोक्त 'मुभयवाक्यार्थरूप'मिति निर्णय इत्यर्थः। प्रकृते । उक्तविधेति। 'अपि संराधन' सूत्रोक्तविधप्रत्यक्षचोधिकामिः श्रद्धाभिक्तज्ञानेत्यादिभिः। भाष्ये। सर्वोगोचरमेवेति। सर्वैः प्रकारेः सत्यत्वादिभिरपि अगोचरमित्यर्थः। पूर्वपक्षयुत्तयैवकारोऽवधारणे। अगोचरपदं नपुंसकमि। न चाधोक्षजत्वापत्त्या नेदं पूर्वपक्षे युक्तमिति वाच्यम्। भाष्यमते इदिमत्थतयाऽगोचरत्वम्। इदमेव श्रीभागवतमतेपि। अन्यथाधोक्षजत्वेन रूपेणाप्यधोक्षजं स्यादिति॥ २६॥

उभयव्यपदेशात् त्विहिक्कण्डलवत् ॥ २७॥ युक्तमालोकेति । आलोकेति । प्रकाशदृष्टान्तेन । विचारेति । मीमांसाशास्त्रम् । व्यथमेवेति । निह लौकिकानां दृष्टान्तैरलौकिकं ब्रह्म प्रत्येष्यति । अधीक्षजत्वादित्येवकारः । अत्र हीतिभाष्यं विवृण्वन्ति सम अत्र हीति । अयम्मेवेति । सिद्धान्तावधारितः । वेद्यादेवेति । वेद्येदान्ताभ्याम् । वेदशब्दस्य वेदान्तेपि शक्तिः 'स्मृतेश्चे'तिस्त्रमाष्येस्ति । एवेत्यन्ययोगच्यवच्छेदकः । अन्यशास्त्राणां प्रत्यक्षादेर्दुर्वठत्वम् , किंपुनवेदे ब्रह्मण आर्षम् । वेदान्तेपि 'वेदान्तकृद्धेदविदेव चाहं'मिति स्मृतेर्वेदम्लकत्वम् । तद्यायैरिति । लौकिकशुक्तिभिः । तन्मूलैरन्यैः सांख्यादिचतुःशास्त्रश्च । उपचारेति । तादशफलेन प्रवर्तकेनास्य शास्त्रस्य प्रवृत्तेरित्यन्वयः । किमर्थमिति चेत् , तत्राहुः श्रौतेति । श्रोते शक्तिलक्षणे । तात्पर्यं तु स्वातुपपितद्यादिषु लक्षणया निर्वाहे तात्पर्योच्छेदापत्तेः श्रौतानां पदानां स्वारसिकार्थत्यागापत्तेः । अतस्तत्र विरुद्धमांश्रयत्वे तात्पर्यवृत्तिः । श्रौतपदस्वारसिकार्थो व्यर्थः सन् किञ्चिज्ज्ञापयित तात्पर्यवृति-रस्तीति । श्रुतित्वादेवकारः । श्रुतिज्ञापितं सर्वथादरणीयमिति । तच्चिति । विरुद्धधर्माश्रयत्वम् । निर्णान्तिमिति । शास्त्र योनिः शास्त्रयोनिः शास्त्रोक्तामिज्ञिति। शास्त्रयोन्नित्रयवित्ति शास्त्रयोनिः शास्त्रयोनिः शास्त्रयोनिः शास्त्रोक्तामिज्ञिति। तास्त्रवित्येवमर्थान्निर्णितम् । नन्वज्ञानमन्याज्ञानं च निर्वारत इत्यज्ञानादिनिवृत्त्यर्थमस्य शास्त्रस्य प्रवृत्तिः, नतु तात्पर्यवृत्तिज्ञापनार्थमिति

<sup>9.</sup> रिश्मकारा आलोकेति पदच्छेद खीकुर्वन्ति ।

तत् कथं खरूपशक्या निर्णयः। ब्रह्म तूभयरूपम् । उभयव्यपदेशात् । उभय-रूपेण निर्शुणत्वेनानन्तगुणत्वेन सर्वविरुद्धधर्मेण रूपेण व्यपदेशात् । तर्हि कथ-भेकं वस्त्वनेकधा भासते । तत्राह । अहिकुण्डलवत् । यथा सर्प ऋजुरनेकाकारः

#### भाष्यप्रकाशः।

निर्णय इत्यर्थः । एवं तुराब्दं व्याख्याय शेषं व्याक्रवन्ति ब्रह्मोत्यादि । न केवलं खरूपशक्त्या निर्णीयते, किन्तु श्रुत्युपष्टब्धयेत्यतो हेतुं विवृण्वन्ति उभयेत्यादि । उभयोविंरुद्धधर्मयोर्व्यपदेश उभयन्यपदेशस्तसात् । यत्रैवास्थूलादिवाक्ये निर्गुणत्वेन न्यपदिश्यते, तत्रैव 'आकाश ओतश्र प्रोतश्चे'ति कथनात् कार्यगुणजनकानन्तगुणवत्तापि बोध्यते । तथा, यत्र शारीरब्राह्मणे 'स एप नेति नेत्यात्मा, अगृद्यो न हि गृद्यत' इत्युच्यते, तत्रापि 'स वा अयमात्मा सर्वस्य वशी सर्वस्ये-शान' इत्यादिकं पूर्वमुच्यते । 'स वा एष महानज आत्मा अन्नादो वसुदान' इति चानन्तरम् । एवं श्वेताश्वतरेपि 'साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्वे'त्युक्त्वा, 'एको वशी निष्क्रियाणां बहुनामेकं बीजं बहुधा यः करोती'त्यादि । तथा तत्रैव 'ततो यदुत्तरतरं तद्रूपमनामय'मित्येतद्रेत्र, 'सर्वा-ननिशरोग्रीवः सर्वभृतगृहाशय' इति । एवं तैत्तिरीयेपि 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मिति, तथा 'विश्व-तश्रक्षरुत विश्वतोम्रख' इत्यादि चोक्तम् । 'कृत्स्नः प्रज्ञानघन एवे'त्यसार्थस्तु प्रागेवोक्तः । तथा 'अथात आदेश' इत्यस्यापि । एतेष्वेवंविधेष्वन्येष्वपि उभयरूपेण व्यपदेशात । तथाचास्थूलादिवा-क्यस्य धर्मनिषेधमुखेनेव 'विश्वतश्रक्षु'रित्यादेधेर्मविधिमुखेनापि ब्रह्मस्वरूपस्थेव निरूप्यतया धर्म-विधिद्वारा तन्निषेधद्वारा च निरूपकाणां मध्ये एकस्योपजीव्यत्वमन्तरङ्गत्वम् , अन्यस्योपजीवकत्वं बहिरङ्गत्वमिति निर्णेतुमशक्यत्वेनोभयवाक्ययोस्तुल्यबलत्वादुभयरूपमेव ब्रह्मेत्यर्थः । दृष्टान्तमव-तारयन्ति तहींत्यादि । यद्यभयलिङ्गं ब्रह्म, तदा संराधनसिद्धानां सर्वेषां तथैव प्रकाशेत, न तु कञ्चित् प्रति कथञ्चित्, अन्यं प्रत्यन्यथा, अत एकं वस्तु कथमनेकथा भासते, तत्र हेतुर्वक्तच्यः,

## रहिमः।

चेत् । न । तात्पर्यवृत्तिविषयस्य विरुद्धभिधारत्यस्य तेन प्रकारेणाज्ञानेऽज्ञानरूपत्वादन्यथाज्ञानरूपत्वाच्याज्ञानन्यथाज्ञानयोरन्तर्भावात् । तत्कथिमिति भाष्यं विवृण्वन्ति सम अत इति । तच्छक्तेरिति । वेदपद्शक्तेः । इत्यर्थ इति । निर्णयशब्दान्तभाष्यार्थः । स्वरूपेति । प्रमेयबलेन । उभयव्यपदेशश्च-त्युपष्टक्षेन । हेतुमिति । स्वरूपं न यथाश्चितिप्रतिपाद्यं सैङ्गतेः मूर्तामूर्तत्राह्मणवत् । स्वरूपं यथाश्चितिप्रतिपाद्यं उभयव्यपदेशात् अहिकुण्डलविद्यत्र सत्प्रतिपक्षत्वसाधके हेतुम् । यत्रैवेत्येवकारो विरुद्धमान्धारत्वेन प्रतिपादनस्चक इत्युक्तम् । यत्रान्यत्र धर्मनिरूपणमन्यत्र निषेधस्तत्रारोपापवादसङ्गतिसन्देहोपीन्त्युक्तम् । कार्योति । 'आकाशशरीरं त्रह्ये'तिश्चतेः 'आकाशो वे नामरूपयोर्निर्वहिते'ति तथा । वोध्यत इति । व्यञ्जनया बोध्यते । पूर्वमिति । स्पष्टम् । अनन्तरमिति । 'स एष नेति नेत्यात्मे' त्यस्या अनन्तरम् । प्रागे-वेति । 'आह च तन्मात्र'मितिसूत्रभाष्यप्रकाशे 'दर्शयति'चेतिसूत्रभाष्यप्रकाशे च । एवकारश्च पश्चाद्योगव्यवच्छेदकः । एवंविधिसुत्वेति । भिविध्यानेति । धर्मविधिसुत्रवेति । धर्मविधानं तत्कथनं तेनोपादेयेन । एवति । 'वेदेश्च सर्वेत्हमेन वेद्य' इति श्चतेरवकारः । एवेति । अवधारणं यथा मवित तथा । एकरूपत्वयोगव्यवच्छेदको वा । तथ्येवेति । सर्वरूपवत्त्वेन, नत्वेकेन तत्तत्संराधकं

१. आरोपापवादरूपायाः ।

कुण्डलश्च भवति, तथा ब्रह्मखरूपं सर्वप्रकारं भक्तेच्छया तथा स्पुरति । कल्प-नाशास्त्रे हीदं वाधकम्। अनेककल्पनागौरवं चेति। न तु केवलं श्रुत्येकसमधिगम्ये। न च शास्त्रवैफल्यम्। एवं साधनार्थत्वात्। अत्रैव हि सूरिव्यामोहाद्न्यशास्त्रो-त्पत्तिः। अतः सर्वविरुद्धधर्माणामाश्रयो भगवान्। न हि प्रमाणश्चतदृष्टे अनुप-पत्तिरस्ति, यदर्थ युक्त्यपेक्षा। लोकेपि शरीरान्तःकरणादीनि परस्परविरुद्धद-

## भाष्यप्रकाशः।

नो चेद्द्र्यनस्याप्रामाण्यं वक्तव्यम्, ततश्च सर्वमेव शिथिलमिति शङ्कायां दृष्टान्तेन समाधिमाहेत्यर्थः। दृष्टान्तं व्याक्कविन्ति यथेत्यादि । भवतीति । तथा सामर्थ्यस्य विद्यमानत्वात् स्रह्णपतस्तथास्ति । इद्मिति । एकस्यानेकधा भानम् । यद्यपि सर्पः कालभेदेन स्वेच्छया तथा तथा भवति, ब्रह्म त्वेकसिन्नेव काले संराधकमक्तेच्छयेति वैपम्यम्, तथापि संराधकस्य तादशेच्छोत्पत्तौ ताद्द्यन्ताद्द्यस्त्रलिदित्सेव प्रयोजिकिति न वैपम्यलेश इति बोध्यम् । नन्वेवं चेत् सिद्धमेवास्ति, तदा शास्त्रणेवं साधनस्यापि किं प्रयोजनमित्यतः पूर्वोक्तमेव स्मारयन्ति अत्रैवेत्यादि । तथाच विरुद्धशास्त्रसम्भेदजन्यदोषवारणमेव प्रयोजनमित्यर्थः । प्रमाणस्रुतदृष्ट इति । पूर्वोक्तप्रमाणैः श्वते, साधनसिद्धप्रमाणेर्देष्टे । विरुद्धशास्त्रसम्भेदेन व्यामुग्धस्य समाधानाय व्यासपादेरत्र युक्तेरुक्तत्वादत्रापि युक्तयन्तरमाहुः लोकेपीत्यादि । स्त्रोक्ते दृष्टान्ते ऋजुकुण्डलभावो नैककालावच्छेन्देनत्यत एतत्कथनम् । तथाच यथा शरीरादीनां विषयभेदेन तथात्वम्, एवं ब्रह्मणोपि भक्तभेदेन

प्रति प्रकटेन रूपवत्त्वेन । दर्शनस्येति । वेदशास्त्रस्य । नतः सर्वमेवेति । उक्तदर्शनात्सर्वं सर्व-रूपवत्त्वसाधकमुभयव्यपदेशैकदेशरूपमङ्गम् । तादृशातादृशोति । एवकारो ज्ञानयोगव्यवच्छेदकः । जानातीच्छति यतत इति । इदं विद्वन्मण्डन उक्तम् । नचेति भाष्यं विवृण्वन्ति नन्वेवं चेदिति । फलिदत्सैव प्रयोजिका चेत् । सिद्धमेवेत्येवं साधनार्थत्वादिति भाष्यार्थः । अत्रैवेति । तदा । शास्त्रे-णैचमिति । शास्त्रेण फलदित्साविषयेण । एवं ब्रह्मण एकस्यानेकविधभानं विद्वन्मण्डनोक्तरीत्येच्छयैव सिद्धम् । एवेति । विद्वन्मण्डनोक्तात्रत्ययुक्तयैवकारः । तथाच वेदशास्त्रवैफल्यमिति भावः। फलदित्सया मोचनान्नामरूपयोर्नामवैफल्यसक्तम् । साधनस्यापीति । ब्रह्मस्वरूपे सर्वप्रकारे भक्तेच्छासाधनस्यापि । अपिना वेदशास्त्रम् । पूर्वोक्तमिति । जिज्ञासाधिकरण उक्तम् । एवं साधनार्थत्वादित्यन्तं पूर्वोक्तम् । एवकारोऽन्यसास्य योगव्यवच्छेदकः । एवं फलदित्साविषयत्वेन वेदशास्त्रस्य मोक्षसाधनार्थत्वादित्सादीति । अत्र फलदित्साविषये वेदशास्त्र एव अन्यशास्त्रयोगव्यवच्छेदकः । 'मुह्यन्ति यत्सूरय'इति वाक्यात्सूरि-व्यामोहस्तस्मात् । अन्येति । उत्तरमीमांसाशास्त्रोत्पत्तिः । अत इति । 'उभयव्यपदेशा'दित्यादिमी-मांसाशास्त्रात् । अन्यत्र पत्ररात्रशास्त्रोत्पत्तिः । सांख्ययोगपश्चपतिशास्त्रोत्पत्तिः । अस्य भाष्यस्य प्रचद्दका-र्थमाहः तथाचेति । विरुद्धेत्यादि । जिज्ञासाधिकरणे व्याख्यातानीमानि पदानि । विरुद्ध शास्त्रं सांख्यादि । अनुपबृहकत्वात् । तत्र 'असङ्गोयं पुरुष इती'ति सूत्रान्निर्धर्मकोक्तेर्विरुद्धत्वम् । एतन्मि-श्रणजन्यो दोष आरोपापवादेन व्याख्यानं तस्य विरुद्धधर्माश्रयत्वे मीमांसया वारणं एवेति । अस्थूलादि-श्रुतेस्तत्रैव आकाशौतप्रोतश्रुतेविरुद्धधर्माधारत्वबोधिकायाः । पूर्वोत्तेप्तति । अत्रैव पूर्वोक्तप्रमाणैः । अस्थुलादिवाक्याकाशौतप्रोतवाक्यैः । साधनेति । साधनं मक्तिस्तया सिद्धं प्रमाणं मक्तप्रत्यक्षं तेन वहवचनात्प्रत्यक्षप्रेरकभगवता भक्तशब्दैश्व । अज्ञेति । उत्तरमीमांसायाम् । अज्ञापीति । विरुद्धधर्मा-श्रयत्वेपि । दृष्टान्तान्तरे प्रयोजनमाहुः सुन्नोक्ते इति । एतदिति । दृष्टान्तान्तरकथनम् । विषय-भेदेनेति । यथा गोरुरीरं पुत्रे दयां करोति. सिंहं मारयतीति पुत्रसिंहरूपविषयभेदः । तेन । मनोत्रैवं यामारकत्वादीनि विषयभेदेनैकस्मिन्नपि क्षणे प्रतीयन्ते। तस्मात् सकलविरुद्धधर्मी भगवत्येव वर्तन्त इति न कापि श्रुतिरुपचरितार्थेति सिद्धम्॥ २७॥

इति तृतीयाध्याये द्वितीयपादेष्टमं प्रकाशादिवचेत्यधिकरणम् ॥ ८॥

प्रकाशाश्रयवद्दा तेजस्त्वात् ॥ २८ ॥ (३. २. ९.)

धर्मस्वरूपविचारेण पूर्वोक्तपक्षद्वयं स्थापयितुमधिकरणारम्भः । ननु धर्मा नाम के, ब्रह्मणो भिन्नास्तत्कार्यरूपाः, आहोस्वित् ब्रह्मैवेति संदायः। तत्र लोके कार्यस्यैव पटरूपादेस्तद्धर्मत्वात् समवेतत्वात् तन्नित्यतायां प्रमा-

#### भाष्यप्रकाशः।

तथात्वम् । एतेन 'तत्तद्वपुः प्रणयस' इत्यत्र प्रणयनं तचक्षुर्मनोविषये प्रापणमेव, न तु करणिनिति वोधितम् । एतच 'श्रुतेस्तु शब्दमूलत्वात्' 'सर्वोपेता च तद्दर्शनात्' 'लोकवत्तु लीलाकैवल्य'मित्या- दिषु यदुक्तम्, तस्येवेह निगमनमिति न कोपि शङ्कालेशः । सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि । एवश्च शब्दवलविचारेण विरुद्धसर्वधर्माश्रयो ब्रह्मेति निर्णयः । श्रुत्युक्तयुक्त्या विचारे तु लोकिकधर्मशून्यमलौकिकसर्वधर्मयुक्तमिति निर्णयः । अर्थवलविचारे तु विरुद्धसर्वरूपमिति निर्णय इति वोधनार्थमत्र त्रेधा विचारितम् ॥ २० ॥ इत्यष्टमं प्रकाशादिचचेत्र्यधिकरणम् ॥ ८ ॥

प्रकाशाश्रयवद्वा तेजस्त्वात् ॥ २८ ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः धर्मे त्यादि । धूर्वोक्त-पक्षद्वयमिति । पूर्वाधिकरणे निर्गुणमनन्तगुणपूर्ण च ब्रह्म सिद्धम् । तत्र ये गुणा धर्मास्तेषां खरूप-विचारेण पूर्वोक्तपश्चद्वयम् । शब्दवलिवारसिद्धः 'प्रपश्चिवलक्षणिवरुद्धसर्वधर्माधारं ब्रह्मे'त्येकः । अर्थवलिवारसिद्धः 'सर्वरूपं ब्रह्म तत्तरफलिद्तस्या तत्तत्कार्यार्थं वा तं तं प्रति तथाविभवती'त्यपर इत्येतत्पश्चद्वयं स्थापियतुं तथेत्यर्थः । विषयसंशयावाहुः निवत्यादि । धर्मवत्त्वश्रवणमद्विती-यश्चतिश्च सन्देहवीजम् । पूर्वपश्चमाहुः तन्नेत्यादि । ब्रह्मधर्माणां स्रह्मे विचारणीये लौकिकमेव प्रमाणमनुसर्तव्यम् । श्चरो तिकत्यत्वस्थानुक्तत्वात् । तत्राप्यनुमानमेवाप्रत्यक्षत्वादादर्तव्यम् ।

#### रिइमः।

स्पष्टम् । 'यन्मनसा ध्यायित तद्वाचा वदित यद्वदित तत्करोती'ति श्रुतेः । तथात्विमिति । एकस्मिन्क्षणे प्रतीतिविषयत्वम् । प्रतीतिकर्तृत्वं वा । प्रणयनमिति । यत्तचश्चर्मनोविषये स्थूलदेहे सृष्टे सृक्ष्मप्रापणं गोविन्दावेश इत्यर्थः । एवति । 'तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्राविश'दिति श्रुतेरेवकारः । पुनक्तिं वारयन्ति स्म एतचेति । यदुक्तमिति । द्वितीयाध्याये यदुक्तम् । तत्यवेहेति । एवकारोऽन्ययोगव्यवच्छेदकः । इहास्मिनसृत्रे निगमनं उभयव्यपदेशादिति हेतुघटितत्वात् । तस्मात्तथेति निगमनवत् । तस्मादित्यादीति । उपचितार्थेति । गौणार्था ॥ २७ ॥ इत्यष्टमं प्रकाशादिवचेत्यधिकरणम् ॥ ८ ॥

प्रकाशाश्रयबद्धा तेजस्त्वात् ॥ २८ ॥ सर्वकल्पनेति । पूर्वपक्षिमतम् । एवकारो विरुद्धधर्मरूपान्ययोगव्यवच्छेदकः । विरुद्धेति । सिद्धान्तिमतम् । एवकारः सर्वकल्पनाराहित्यरूपान्ययोगव्यवच्छेदकः । निवत्यादीति । ब्रह्मैबेत्येवकारो भिन्नरूपान्ययोगव्यवच्छेदकः । लौकि-कमेबेति । एवकारेण श्रुतिप्रमाणयोगव्यवच्छेदः । अविनाशीतिश्रुतेरन्योर्थ इति । कार्यस्यैबेति ।

१ सर्वेकल्पनारहितमेव ब्रह्म पश्चाद्धमेयुक्तं भवतीत्येकः । विरुद्धधर्माधारमेव ब्रह्मेकं तत्तत्फलदित्सया तत्तत्कार्यार्थं वा त तं प्रति तथा तथाविभवतीत्यपर इत्येतत्पक्षद्वयम्–इति मूले पाठः ।

ब्र०स्०र० १९

णाभावात् खाभाविकत्वमात्रेण निल्यत्वकल्पनायां गौरवापत्तेः 'एकमेवाद्वितीय'-मिति श्रुतिविरोधाच धर्माः प्रपञ्चवत् कार्याः, तथा सित ब्रह्म सर्वकल्पनारहित-मेव सेत्स्यतीलेवं प्राप्ते, इदमुच्यते। प्रकाशाश्रयवद्वा । वादाब्दः पक्षं व्यावर्त-यति । यथा प्रकाशाश्रयाः सूर्योद्यः प्रकाशेन न भिन्नाः । पृथक्षिल्यभावात् । समवेतत्वाच । मूलाविच्छेद्रूपेण तदाधारतया स्थितत्वाच । नापि सूर्य एव ।

## भाष्यप्रकाद्याः ।

लोके च कार्यस्थैव पटरूपादेस्तद्धर्मत्वात् तत्समवेतत्वाच धर्मत्वलिङ्गके दृष्टान्ताभावेन, नित्यव-स्तुसमवेतत्वलिङ्गके चानुमाने आकाशत्वस्य दृष्टान्तस्य सत्त्वेपि शब्दादिदृष्टान्तेन हेतोः साधारणतया तिच्चत्यतायां प्रमाणाभावात् । स्वाभाविकत्वं हेत्कृत्याकाश्चत्वं दृष्टान्तीकृत्य तन्मात्रेण साधने यद्यपि तत् सिध्यति, तथापि तत्कल्पनायां नित्यवस्त्वन्तरसिद्धचा गौरवापत्तेरद्वितीयश्रु-तिविरोधाच गौरवस्याप्रामाणिकत्वात् तथेति । 'तदव्यक्तमाह ही'त्यनेनोक्त एव पक्ष आदरणीय इत्यर्थः । समाधि व्याकुर्वते इदमित्यादि । प्रकाशाश्रयवदिति । प्रकाशसाश्रयाः प्रकाशा-श्रयास्तेस्तुल्यम् । प्रथमार्थे वतिः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति वादाव्द इत्यादि । पूर्वाधिकरणेऽहि-क्रण्डलदृष्टान्तेनेकस्य ब्रह्मणः सधर्मकत्वनिर्धर्मकत्वसिद्धचा धर्माणामपि ब्रह्मरूपत्वमेव सिद्धम् , अत्र त् धर्मधर्मिणोर्भेदाभेदः साध्यते । अन्यथैतत्स्त्रत्रवैयर्ध्यमेव स्यात् । मिन्नाभिन्नत्वं कार्यकारण-भावेन पटतदूपयोधर्मधर्मिभावेन जातिन्यक्योद्देष्टम् । तत्र वाश्वन्दः प्रथमं पक्षं न्यावर्तयति । ब्रह्मतद्भुमी कार्यकारणभावेनेकरूपो न भवतः, किन्तु यथा प्रकाशाश्रयाः स्र्योदयः प्रकाशेन सह न भिन्नाः, न विनाभृताः, नित्यसहचारिण इति यावत् । तत्र हेतुः । पृथक्रस्थित्यभावात् । एवं प्रकाशोपि न सूर्यादिविनाभूत इत्यर्थवलाज्ज्ञातन्यम् । तदेतत् 'समवेतत्वाचे'ति चकारेण सम्रचिन्वन्ति । तत्र हेतुः । समवेतत्वादिति । अयुत्तसिद्धत्वात् । तज्जन्यधर्मेष्वप्यस्तीति तथा-त्ववारणाय हेत्वन्तरमाहुः मूलाविच्छेदेति । सर्वेपि भगवद्धमा भगवदविनाभृता भगवदविभक्ता इत्यर्थः । अत्र यद्यपि पृथिनिस्थत्यभावादित्यनेनैव तथात्वसिद्धावपि यद्वेतुद्वयमुक्तम्, तेन प्रपश्च-साक्षरस च भिन्नाभिन्नत्वं निवन्धोक्तं सारितम् । एवमभेदे मानमुक्त्वा भेदे मानमाहुः नापी-त्यादि । प्रकाश इति शेषः । चकार आधाराधेयभावस्य 'परास्य शक्ति'रित्यादिपष्टीनिर्देशस्य च

### रिश्मः।

एवकारः कारणान्ययोगव्यवच्छेदकः । तद्ध मेन्वादिति । तन्तुमृदादिधर्मत्वात् । तावत्तन्तुकपालादि-समवेतत्वात् । यद्वा । धर्मा नित्याः धर्मत्वादित्यनुमाने दृष्टान्ताभावेन । धर्मा नित्याः नित्यवस्तुसमवेतत्वात् आकाशत्वविद्यत्र । द्वाच्दादिषि । एकदेशिमतेन शब्दादि द्रष्टव्यम् । पक्षभिन्ननिश्चितसाध्यवत्त्वं दृष्टान्तत्वम् । तेन शब्दादिषु पक्षभिन्नेषु निश्चितसाध्यवत्त्य । नित्यवस्तुसमवेतत्वरूपहेत्वभावः साध्यव्यापकत्वसाधकः । तेनादिशब्दार्थवशे साध्याभाववित नित्यवस्तुसमवेतत्वरूपहेत्वभावात्साधारण्यं साध्याभाववद्वित्वरूपम् । ननु नाकाशदृष्टान्तः निश्चितसाध्यवत्त्वाभावादिति चेन्न । न शब्दादिदृष्टान्ते हेतोः साधारणता, किन्तु शब्दशब्दस्मारिताकाशहेतोः साधारणता प्रसङ्गः पुरुष इति तथेत्यर्थात् । स्वाभाविकत्विति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म स्वाभाविकत्विति । धर्मा नित्याः स्वाभाविकत्वात् आकाशन्ववत् । नित्यवस्त्विति । जातिसिद्धा । एतादृश्चात्वम् । भेदे इति सतिसप्तम्यन्तम् । भेदस्मामानाधिकरण्य एतादृश्चलं भिन्ननिष्ठम् । तथेत्यर्थेतनभाष्योक्तम् । अत्रैवकारः विरुद्धभाधारत्वकत्य-

भिन्नप्रतीतेर्विद्यमानत्वाच । तादृशमेव तद्वस्तूत्पत्तिसिद्धमिति मन्तव्यम् । कल्पनायामपि यथा सूर्यप्रकाशयोः कल्पना, एवं ब्रह्मधर्मयोरपि । न ह्यन्यथा वेदप्रवृत्तिर्निषेधशोषता सत्यज्ञानानन्तानन्द्पदानां सामानाधिकरण्यं वा सम्भवित । लक्षणायां तु सुतरामेव धर्मापेक्षा । अतो विशिष्टपदार्थ एव तादृशो वेद-

भाष्यप्रकाराः।

समुचायकः । तेन सिद्धमाहुः लाह्ञामित्यादि । प्रकाशरूपं वस्तु मूलाद्धिन्नमप्यभिन्नमेवोत्पत्तिसिद्धमिति मन्तव्यम् । युक्तिभिरनुचिन्तनीयम् । यथा अमित्रो न मित्रम्, न मित्राभावः, किन्तु
मित्रविरुद्धसम्पत् । यथा चाविद्या न विद्या, न विद्याभावः, किन्तु विद्याविरुद्धं भावरूपमज्ञानम्,
एवं प्रकाशतदाश्रययोरभेदोपि न भेदः, न भेदाभावः, किन्तु भेदविरुद्धसम्पदेव भावरूप इति
विभावनीयम् । सा च सम्पत्, भावरूपत्वे सति खाश्रयाविनाभृतत्वं तद्विहायावर्तमानत्विमिति
यावत् । न ह्येताद्दशत्वमन्योन्याभावरूपे भेदेस्तीति । तथाच कत्पनायामपि यथा स्वर्यप्रकाशयोस्तादात्म्यरूपस्य भेदविरुद्धसम्पदोऽभेदस्य कल्पना, एवं त्रह्यतद्धमंयोरपि परवोधनाय कार्येत्यर्थः । नन्वत्र का वा उपपत्तिर्येन धर्माणां सदा सत्तामङ्गीकृत्य ताद्दशोऽभेदः कल्प्यत इत्यत
आहुः न हीत्यादि । यदि हि खाभाविकधर्मसत्तामनुपगम्य सर्वविशेषश्चन्यमेव त्रह्याङ्गीकियते,
तदा केवलचिन्मात्रत्वेन प्रतिपिपाद्यिषितस्य त्रह्मणः सकाशात् 'अस्य महतो भृतस्य निःश्वसितमेतद्यद्यवेदं इत्यादिना श्राविता चेतनधर्मरूपा वेदप्रवृत्तिन सम्भवेत् । 'अथात आदेश'
इत्यत्र पराभिमता निपेधशेषतापि न सम्भवेत् । तस्या अपि विशेषत्वात् । 'सत्यं ज्ञानमनन्तं
त्रक्षेत्रति खरूपलक्षणश्चतौ 'विज्ञानमानन्दं त्रक्षे'तिश्चतौ चोक्तं सत्यादिपदानामेकवस्तुनाचकत्वमपि
रिक्षमः।

नायोगव्यवच्छेदकः । अभिन्नमेवेति । एवेत्यत्र तृतीयालुक् । अवधारणेनेत्यर्थः । नन्वभिन्नमेव भिन्नमिति कुतो न कल्प्यत इत्यत आहुः नहीति । अभेदे सिद्धं ब्रह्म विरुद्धधर्माश्रयमितिग्रहणात्पृथि-वीवदित्यनुमानेन एतादशत्वे खण्डब्रह्मवादापत्त्याऽखण्डब्रह्मवादो हीयेत । एतां पृथिवीमिव तं पश्यन्ति भक्ता जनाः । एषेवान्यस्तु पश्यति इति विगृह्यकार्ये तादशं तत्त्वम् । 'त्यदादिषु दशोऽनालोचने कञ्चे'-तिसूत्रम् । पूर्वविग्रहास्तु सूत्रस्य सर्वतोमुखत्वाद्यथाकथित्रेन्नेत्रः । अनालोचनेऽविचारे इत्यर्थमादाय । नच वृत्तिविरोधः । स्यालस्बस्रोरित्यत्र 'पुमान् स्त्रिये'त्यस्य वृत्त्यनङ्गीकारात् । तथा मनोरमायां तादृशाद्यस्तु रूढिशब्दत्वादसतार्थावयवार्थेन व्युत्पाद्यन्ते । अतएवाज्ञानार्था दशेरिति सङ्गच्छत इति । न हि स्वमते केवलरूढिरस्ति । महामाष्योक्तयोगेन रूढिशब्दत्वादिति मनोरमाविरोधः । नन्वस्तु विरोध इति चेत् । न । 'लोके शब्दार्थसम्बन्धो रूपं तेषां च यादशम्, न विचारस्तत्र कार्य' इति निषेधात् । तर्हि रूढौ यः कोपि योगो न मवेदिति चेत् । न । 'लोकसिद्धं प्रस्तुत्य वैदिको बोध्यते यथा,' वैदिकबोधार्थं रूढौ यथाकथित्र योगोप्यस्तु । आचार्योक्तत्वात् । मा मूच महामाष्योक्तयोग इति रूढ्यभावात् । नच माध्वानां भेदे एतादृशत्वमस्तीति वाच्यम्। उभयव्यपदेशाधिकरणे चतुःसूत्रे आनन्दादिरूपोपि श्रुतिबला-दानन्दगुणकोपीति सर्वत्र माहात्म्यमेवोच्यते भक्त्यर्थमित्यर्थात् । कल्पनायामिति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तथाचेति । वस्तुनस्तादशत्वे विरुद्धधर्माश्रयत्वे उत्पत्तिसिद्धे सति । ताद्दशः इति । तादात्म्यरूपः । एवेति । विरुद्धधर्माश्रयत्वरूपान्ययोगव्यवच्छेदकः । निषेधेति । मूर्तामूर्तस्य विवर्तत्वेन तथा । तस्या इति । निषेधरोषतायाः । विशेषत्वं विवर्तत्वं तस्मात् । सत्येत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म सत्यमित्या-दिना । एकेति । भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तत्वे सत्येकार्थबोधकत्वं सामानाधिकरण्यम् । भाष्ये तस्यार्थः ।

#### भाष्यप्रकाशः।

न सम्भवेत्। तेषां सत्यत्वादिविशिष्टवाचकत्वात्, सत्यत्वादीनां च धर्मत्वात्। नच सत्यादिपदानां लक्षकत्वमेव। असत्यज्ञ सान्तदुः खच्या वृत्तमेक रूपमेव ब्रह्म लक्ष्यतः इति न तेषां सामानाधिकर्ण्यभङ्ग इति वाच्यम्। लक्षणायां तु स्रुतरां धर्मापेक्षा। निधर्मकस्य क्वापि लक्ष्यत्वाद्र्शनात्। लक्षणायाः शक्यसम्बन्धरूपत्वेन ब्रह्मणि सत्यादिपदशक्यसम्बन्धलक्ष्यत्वयोधर्मयोरापाताच। किश्च। लक्ष्यत्वे यत्किश्चच्छन्दवाच्यत्वमप्यर्थोदेवायातम्। लक्ष्यत्वस्य वाच्यत्वच्याप्यत्वात्।

यत्तु लक्ष्यत्वे सधर्मकत्वस्योपाधित्वान च्याप्तिरिति कश्चित्।

तन्न । लक्ष्यत्वेनैव धर्मेण ब्रह्मणः सधर्मकत्वे सिद्धे सधर्मकत्वस्य साधनव्यापकत्योपा-धितानिवृत्तौ व्याप्तेः सुस्थिरत्वात् । नच वाङ्गिवृत्तिश्चत्या अवाच्यत्वे ब्रह्मणः सिद्धे सधर्मकत्वस्य नोपाधितानिवृत्तिरिति वाच्यम् । तस्याः सामस्त्येन वदनासामध्येपरत्वात् । अप्राप्येति प्रशब्देन तथावसायात् । अनाप्येत्युक्त्यापि तिववृत्तिसिद्धेः लक्षणया वाचः प्राप्त्यापि निवृत्त्यसिद्धेश्च । रिक्मः।

विशिष्टेति । द्वितीयस्कन्धसुबोधिन्याम् । विशिष्टवाचकत्वम् । प्रस्थानरत्नाकरे तु व्यक्तिमात्रवाचकत्व-मुक्तम् । भावार्थपादभाष्येण जातिमात्रवाचकत्वमुक्तप्रायम् । आकृतौ शक्तेः पूर्वमीमांसायामिति । शास्त्रद्वयमेदेन पक्षद्वयम् । व्यक्तिमात्रवाचकत्वपक्षस्तु सूक्ष्मग्रन्थाभिप्रायेण । 'नाहं वेदैर्न तपसा' 'भक्तया त्वनन्यया' 'आचार्यवान्पुरुषो वेदे'ति 'महतामन्तःकरणं प्रमाण'मिति च । ठक्षणायामिति भाष्यं विवरीतुमाहुः नचेति । एवेति । सविशेषत्वापत्त्या एवकारो वाच्यत्वयोगव्यवच्छेदकः । कुत इसत आहः असत्येति । सत्यत्वमसत्यत्वाभावरूपमधिकरणात्मकं सदसत्त्वव्यावृत्तम् । एवं ज्ञानत्वमज्ञानत्वा-भावरूपमधिकरणात्मकं सत् जडव्यावृत्तम् । एवमनन्तत्वं अनन्तत्वाभावाभावरूपमधिकरणात्मकं सत् सान्त-व्यावृत्तम् । एवं आनन्दत्वमानन्दत्वाभावाभावरूपमधिकरणात्मकं सत् दुःखव्यावृत्तम् । प्रतिकूरुवेदनीयं दुःखम्, अनुकूठवेदनीयं सुखम् । आनन्दः सुखम् । एवेति । अस्थूठादिश्रुतेरेवकारः । लक्ष्यत इति । सत्यत्वादीनां सत्यत्वाद्यभावाभावे ठक्षणा । स्वाभावप्रतियोगित्वसम्बन्धः । तेन सम्बन्धेन सम्बद्धं क्रियते ज्ञानविषयीत्रियते । भाष्यं विवृण्वन्ति स्म लक्षणायामिति । लक्ष्यत्वेति । लक्ष्यार्थत्वादर्शनात् । सत्या-दीति । सधर्मकत्वापत्त्या सत्यादिपदशक्यः सत्यत्वादिविशिष्टः सत्यादिः तस्य सम्बन्धः स्वरूपात्मकः । रुक्ष्यत्वं च उक्तसम्बन्धरूपरुक्षणायोग्यं रुक्ष्यं तस्य भावो रुक्ष्यत्वम् । रुक्षयितुं योग्यं रुक्ष्यत्वम् । तयो-रित्यर्थः । यत्किञ्चिदिति । ठक्ष्यादिशब्दवाच्यत्वम् । एवेति । अवधारणेनागतम् । रुक्ष्यत्वस्येति । यथा तीरं वाच्यं लक्ष्यत्वात् , एवं ब्रह्म सत्यादिशन्दवाच्यं लक्ष्यत्वात् , गङ्गातीरवत् । वाच्यत्वेति । वाच्यत्वन्यनदेशवृत्तित्वात् । लक्ष्यत्व इति । हेतौ । उपाधित्वादिति । यत्र वाच्यत्वम् , तत्र सधर्म-कत्वमिति साध्यव्यापकता। ब्रह्मणोपि यत्किञ्चिच्छब्दवाच्यत्वं ठक्ष्यत्वेन सधर्मकत्वम् । यत्र ठक्ष्यत्वम् , तत्र सधर्मकत्वमिति नास्ति । ब्रह्मणि ठक्ष्यत्वातिरिक्तधर्माभाववति सधर्मकत्वाभावात् । साध्यव्यापकत्वे सित साधनाव्यापक उपाधिस्तत्त्वात् । न व्यािश्वरिति । यत्र यत्र ठक्ष्यत्वम् , तत्र तत्र वाच्यत्वमिति व्याप्तिः सा न । एवेति । लक्ष्यत्वेतर्धर्मयोगव्यवच्छेदकः । साधनेति । यत्र लक्ष्यत्वं तत्र सधर्मकत्वा-भावाभावात्तथा । नोपाधितेति । वाच्यत्वाभाववति ब्रह्मणि ठक्ष्यत्वेन सधर्मकत्वस्य सत्वात्साध्य-व्यापकत्वाभावात्त्रथेत्रर्थः । यद्वा । श्रुतिबलेन लक्ष्यत्वेपि लक्ष्यस्यावाच्यत्वे सधर्मकत्वस्य लक्ष्यत्वरूप-हेतुमति विरहान्नोपाधितानिवृत्तिः । तस्या इति । 'यतो वाच' इति श्रुतेः । ईक्षत्यधिकरणभाष्येण तथा । अप्राप्येति । श्रौतेन । तन्निवृत्तीति । वाङ्विवृत्तिसिद्धेः । वाच इति । ब्रह्म लक्ष्यमिति

## सिद्ध इति मन्तव्यम् । तत्र हेतुः । तेजस्त्वात् । नेजःशब्दवाच्यत्वात् । बहुदू-

भाष्यप्रकाशः।

सर्वथा अप्राप्तो 'यतो वाच' इति यच्छव्दस्यापि ब्रह्माप्राप्त्या तदज्ञाने कृतो निवर्तन्ते वाच इति ज्ञानानुदयेन वाक्यस्यावोधकताप्रसक्तेरनिरुक्तश्चितिरोधप्रसक्तेश्च । किश्च । सत्यादिपदानां ब्रह्मणि शक्त्यभावे ब्रह्मातिरिक्तानां चासत्यजडादिरूपत्वात् तेष्वपि तच्छक्त्यभावे तेषां पदानामनर्थकत्वेन शक्यसम्बन्धरूपा लक्षणा नितरां सिध्येदिति स्वरूपलक्षणमप्यवोधकमेव स्थात् । ततश्च विचार-शास्त्रस्य मोक्षस्य च तिलाञ्चलिरेव दीयेत । अथ व्यावहारिकं सत्यज्ञानादिकं तेषां शक्यमिति तत्सम्बन्धस्य ब्रह्मणि भवनाम कोपि दोष इति विभाव्यते । तदा तु तस्यैव धर्मत्वाम ब्रह्मणो यावद्धर्मरहितत्वसिद्धिरिति लक्षणायां सुतरां धर्मापेक्षा । अतो धर्माणामावक्रयकत्वादस्य शास्त्रस्य वेदानुरोधित्वात् वेदवाक्यानां च ब्रह्मबोधकतया सर्वेषां तुल्यवलत्वेन धर्मविशिष्ट एव पदार्थो (निर्धर्मको) विरुद्धधर्माश्रयो वेदसिद्ध इति मन्तव्यमित्यर्थः ।

धर्मधर्मिणोरमेदबोधकं रूपं वक्तुं हेतुं व्याक्तविन्तं तेजः शब्दवाच्यत्वादिति । 'तदेवा ज्योतिषां ज्योतिः', 'अथ यदतः परो दिवो ज्योतिर्दीप्यते,' 'भारूपः, तस्य भासा सर्विमिदं विभाति,' 'यदादित्यगतं तेज' इत्यादौ ब्रह्मतद्वर्भयोस्तेजोवाचकशब्दवाच्यत्वात् । तथाच प्रकाशकस्यभा-चत्वात् स्र्यतत्प्रकाशयोर्थथा मेदविरुद्धसम्पद्भेदः, तथा ब्रह्मतद्वर्भयोरिप प्रकाशकत्वात्तथेत्यर्थः । नतु पूर्वस्त्रेण ब्रह्मण उभयरूपत्वे विरुद्धधर्माश्रयत्वे तं तं प्रति तथा प्रदर्शने च सिद्धे धर्माणां रिक्षः।

वाचः प्राप्त्यापि वाङ्गिवृत्त्यसिद्धेश्च । वाक्यस्येति । अविधविटतयत इतिवाक्यस्य 'मम माता वन्ध्ये'ति वाक्यवदन्धंकपद्यटितत्वादबोधकताप्रसक्तेः । अनिरुक्तेति । 'एष ह्येवानन्दयाती'त्युक्त्वाप्रे पठ्यते 'यदा ह्येवैष एतस्मिन्नहृदयेऽनात्म्येऽनिरुक्तेऽनिरुयने अभयं प्रतिष्ठां विन्दते, अथ सोऽभयं गतो भवती'ति। न निरुक्ते अनिरुक्ते । अत्र निरुक्तत्वे प्राप्तेऽनिरुक्त इति प्रतिषेधसम्भवात्तथा । यद्यप्यभावज्ञानेन प्रतियोगिज्ञानं सर्वत्र कारणम् । 'अग्निचयनस्य न दिवी'ति श्रुत्या दिवि निषेधात्, तथापि विरुद्धधर्मा-श्रयप्रकरणादियमेवमुक्ता । अथेति । भिन्नप्रक्रमेऽनिरुक्ते प्रतिष्ठारूपभक्ति विन्दते लभते । अथ स उपासको भिन्नमोक्षविषयं गतो भवतीत्यर्थात् । कस्माद्भिन्नमोक्षविषय इति चेत् , साधनविषयाद्भिन्न-विषयोऽघोक्षजः । पुष्टिमार्गोयम् । साधनविषयफलयोर्भेदादिति । तत्त्वायामीत्यत्राप्ययं बोध्यः संध्यायाम् । अनर्थकत्वेनेति । तथा शक्यार्थाभावेन शक्यसम्बन्धेत्यादिः । अपीति । अपिना कार्यछक्षणम् । उभयलक्षणयोरबोधकत्वादेवकारो बोधकत्वरूपान्ययोगव्यवच्छेदकः । विचारेति । उत्तरमीमांसा-शास्त्रस्य । तिलाञ्जलिरेवेति । विचारशास्त्रस्य मोक्षस्य च पदजन्यपदार्थोपश्चितिसाध्यत्वादेवकारः । ट्यावहारिकमिति । ध्वंसप्रतियोगि । द्याक्यमिति । शक्यार्थवस्तु । स्रक्षणायामित्यादिभाष्यार्था-नुवादपूर्वकमत इलादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म लदा त्विति । एवमनृद्य अत इलादिभाष्य विवृण्वन्ति स्म अत इत्यादि । एव चढार्थं इति । धर्मविशिष्टः पदार्थं एवेत्यन्वयः । पदार्थंकदेशेनान्वयानुपपत्तः । अयमुभयन्यपदेशसूत्रान्निर्धारणेनेत्यर्थक उक्तः । तादशपदार्थमाहः निर्धर्मक इति । तथाच श्रुतिः 'खरूपं द्विविधं चैव सगुणं निर्गुणं तथे'ति गोपाठतापिनीयश्चतेः । अत्र खरूपत्वावच्छेदकं सगुणत्वं निर्गुणत्वं चोक्तम् । तेजोवाचकेति । 'ज्योतिषां ज्योति'रिति, 'दिवो ज्योति'रिति, 'तस भासे'ति च प्रत्येकं षष्टचविघटिताभ्यां तेजोवाचकशब्दाभ्यां वाच्यत्वात् । तथाच सूत्रे तेजःपदं तेजस्त्वेन शब्दार्थसाधारणमुक्तं तत्तेजोवाचकमतस्तेजःशब्दवाच्यत्वादयमर्थो भवति । उभयसमावेशात् । तं त-

१ अन्तिमावृतौ लोपितम् ।

रच्याप्लर्थमेव हेतुहक्तः। आतपादेर्धर्भत्वेन धर्मित्वेन च प्रतीतेः। अपूर्ववदेव हष्टत्वाच्छुतत्वाच न धर्मेष्वपि युक्तयपेक्षा । तसात् सिद्धं यथाश्चतमेव ब्रह्मेति ॥ २८॥

#### भाष्यप्रकादाः।

ब्रह्मणा सह भिन्नाभिन्नत्वमात्रं साधनीयम्, तत्तु प्रकृतदृष्टान्तमात्रेणैव सिध्यतीति हेत्कः किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायां तत्प्रयोजनमाहुः चहुदूरेत्यादि । अवतारदशायां सृष्टिदशायां च ब्रह्मणो व्यापकत्वतिरोभावे धर्माणां स्वभावतो बहुद्रव्याप्त्यर्थमेव तद्व्यापकस्तेजस्खरूपो हेतुरुक्त इत्यर्थः । तेजसि तथात्वस्य दृष्टत्वादिति । तथाचोक्तं विष्णुपुराणे प्रथमांशसमाप्तौ 'एकदे-शस्थितस्थेन्दोर्ज्योत्स्ना विस्तारिणी यथा। परस्य ब्रह्मणः शक्तिस्तथेदमसिलं जगत्। तत्राप्यास-न्नद्रत्वबहुत्वस्वल्पतामयः । ज्योत्स्राभेदोऽस्ति तच्छक्तिस्तद्वन्मैत्रेय वर्तत' इति । एवमभेदबोधकं रूपं व्याख्याय प्रकाशाश्रयपदाभ्यां बोधितं भेदबोधकं रूपं व्याकुर्वन्ति आतपादेरित्यादि। आतपश्च तदादिश्च तयोः समाहार आतपादिः, तस्यातपादेः। तथाचात्रादिपदेन सूर्यादिः। तथाच आतपस्य प्रकाशस्य धर्मत्वेन सूर्यादेधिर्मित्वेन च प्रतीतेर्यथा भेदः, तथा ब्रह्मतद्वर्मयोरिप । 'सत्यं ज्ञान'मिति खरूपलक्षणात् सचिदानन्दरूपेणाभेदः, धर्मेषु तत्तद्धर्मत्वेन रूपेण भेदः, ब्रह्मणि तदाश्रयत्वरूपेण भेद इति तयोस्तावविरुद्धावित्यर्थः । ननु प्रकाशतदाश्रययोस्तथात्वं प्रत्यक्षगम्यम्, ब्रह्मतद्धर्मयोस्तु न तथेति तत्र कथं तथात्वसम्प्रत्यय इत्यत आहुः अपूर्वविद-त्यादि । एतेन 'दर्शनाचे'त्यत्र व्याख्यातं भक्तप्रत्यक्षम्, विष्णुपुराणस्या स्मृतिः, 'प्राणस्य प्राणं' 'नेह नानास्ती'त्याद्यः श्रुतयश्च स्मारिताः । तथाचात्रापि प्रमाणद्वयप्रमितत्वान युक्त्यपेक्षेति यक्तिकथनमन्यप्रतिपत्त्यर्थमित्यर्थः । एवश्च ब्रह्मधर्मा ब्रह्मणो भिन्नाभिन्नाः, प्रकाशकधर्मत्वातः सूर्यादिप्रकाशवदित्यनुमानमपि प्रयोक्तुं शक्यम् । सिद्धं निगमयन्ति तस्मादित्यादि । एवश्च ब्रह्मणः सिचदानन्दरूपेण सर्वेपां ब्रह्माभेदः । ब्रह्मणस्तु कार्यलक्षणेन सर्वसाद्भेदः । जगतः कार्य-त्वाचिदानन्दतिरोभावात् तयोः स्वल्पत्वाच भेदः । जीवे चानन्दतिरोभावादल्पत्वादंशत्वादिभ्यश्र भेदः । अक्षरे च गणितानन्दत्वादिभयो भेदः । जीवस्य तथात्वं तु जीवप्रकरणे द्वितीयाध्याये सिद्धम् । अक्षरस्य चाद्द्रयत्वाधिकरणे इति बोध्यम् ॥ २८ ॥

## रहिमः।

मिति । भक्तं भक्तम् । स्वल्पत्व इति । जीवपरत्वेन प्रतीतधर्माणां ब्रह्मपरत्वमत्र प्रतिपाद्यत इति । एवेति । 'अणोरणीयान्मह्तो महीया'नितिश्चतेरेवकारः । तच्छिक्तिरिति । ब्रह्मशक्तः । ब्रह्मतद्धर्म-चोरिति । स्वज्ञानद्वारेति बोध्यम् । ताविति । भेदाभेदौ । भाष्योक्तं धर्मित्वमधस्तनांशस्य । एतेनेति । न पूर्वं पूर्वर्ष्युक्तं सगुणत्वं निर्गुणत्वं वा तत् अपूर्वं विरुद्धधर्माधिकरणत्वं तदस्यास्तीति तद्वत् भविति । कुतः । दृष्टत्वाद्धक्तैः श्रुतत्वाद्वेदान्तिभिः । पूर्वाधिकरणे विरुद्धधर्माधारत्वमुक्तम्, तेन स्मृतौ धर्मधर्म-मेदाभेदौ, तेन पूर्वाधिकरणेनास्य प्रसङ्गसङ्गतिः प्रदर्शिता । अतो भेदेप्यभेदेन । स्मारिता इति । धर्मविषयेपि स्मारिताः । प्रमाणिति । श्रुतिप्रत्यक्षरूपं प्रमाणद्वयं तत्प्रमितत्वात् । नेति । धर्मिवद्धभै-ष्विते न चर्मोष्वत्यादिभाष्यार्थः । निगमयन्तीति । हेतुष्टितत्वान्निगमनम् । तस्मात्त्येति निगमनवत् । तस्मादित्यादीति । यथाश्चतमेवेति । पूर्वीपपादनादेवकारः निर्धारणेनेत्यर्थकः । यथाश्चतं निर्धारणेन ब्रह्मेत्यर्थः ॥ २८ ॥

# पूर्ववद्रा॥ २९॥

एकदेशिमतेनापि सर्वसमाधानमाह । अथवा । 'अरूपवदेव ही'लादिपश्च-सुत्र्या यः सिद्धान्तः कथितः, ताहशं वा ब्रह्म प्रतिपत्तव्यम् ।

अयमादायः। वेद्स्थापनार्थ हि प्रवृत्तिः। तत्र यथा अक्षरमात्रस्यापि वाघो न भवति, तथा वक्तव्यम्। यद्र्थमुभयरूपता अङ्गीकृता, तत्र धर्माणां

#### भाष्यप्रकाशः।

पूर्वेवद्वा ॥२९॥ सूत्रमवतारयन्ति व्याक्ववन्ति च एकेत्यादि । अथवेत्यादि च । वाज्ञ-ब्दः पक्षान्तरे । पूर्ववत् । 'अरूपवदेव ही'ति पश्चस्रत्या यः सिद्धान्तः कथितः, प्रपश्चविरुक्षणं तत्समवायित्वेपि न तत्प्रकारकम्, नापि समवायिमात्रम्, किन्तु ततोप्यतिरिक्तं कृत्स्रं चिन्मात्र-स्वरूपं यदा आविभवति, तदा व्यवहार्य भवति । तत्र जडजीवधर्मा औपचारिका इत्येवंरूपः। तादृशं कारणरूपं ब्रह्म प्रतिपत्तव्यमित्यर्थः। एतन्मताभ्युपगमे वीजं व्युत्पाद्यन्ति अयमित्यादि। तथाच यत् पूर्वोपगमे बीजम्, तदेवात्रापीत्यर्थः । बीजम्रुक्त्वा पश्चस्त्रीसिद्धस्य प्रकृते यथा विवक्षितत्वम् , तथोपपादयन्ति तत्र धर्माणामित्यादि । तसिन् पक्ष एकदेशिप्रतिपन्नमोप-चारिकत्वं दुषयित्वा नित्यब्राह्मत्वेन स्थापितानां धर्माणां स्वरूपस्य वृत्तिमन्त्रस्य निर्वाहार्थ सविशे-षनिर्विशेषभेदेन ब्रह्मवैलक्षण्यमङ्गीकर्तव्यम् । ततो वैलक्षण्येन भेदे सत्यद्वितीयत्वश्चतिर्वाध्येत । तथाच तदभावायोत्पत्त्या विचारः कर्तव्यः । यो यथा यथा परिणमते, स तत्तद्वानपि पूर्वमव्यक्तः घटपटदध्यादिरूपेण परिणममाणमृत्तन्तुदुग्धादिवदिति । एवम्रुत्पत्त्या विचारे कारणभूतं निर्धर्म-कमेव ब्रह्म सेत्स्यतीति पूर्व तादशमेव प्रतिपत्तव्यम् । ततश्च ब्रह्माहिकुण्डलवदुभयरूपम्, तद्धर्माः प्रकाशाश्रयवद्भिन्नाभिन्ना इत्युपपन्या विचारोपि कारणस्वरूपानुरोधेनैव कर्तव्यः। तत्र कथं कर्तव्य इत्याकाङ्कायां कारणविचारे श्रुतावेकविज्ञानेन सर्वविज्ञानस्य प्रतिज्ञातत्वाद्धर्माणामपि ब्रह्म-रूपत्वं वक्तव्यम् । तदेव तदुपपद्यते, न तु धर्माणां नित्यभिन्नत्व आविद्यक्तत्वे वा । आद्ये भिन-त्वेन, द्वितीये मिथ्यात्वेन च तत्प्रतिबन्धात् । नचाविद्यकत्वेप्यसत्यव्याष्ट्रत्तत्वेन सत्यरूपत्रक्षज्ञाने रहिसः।

पूर्ववद्वा ॥ २९ ॥ तदेवेति । अन्ययोगव्यवच्छेदक एवकारः । दूषियत्वेति । 'तत्र धर्माणा'मिलादिना दूषियत्वा । सिवदेषेति । त्रह्मस्क्रिपस्य निविशेषे ठक्ष्यत्वादिवृत्तिमत्त्वसेति विवेकः । विपरीतं वा । तथा सतीति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तत् इति । बाध्येतेति । भिन्नस्य द्वितीयत्वात्तथा । तथा चेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तथा चेति । उत्पत्त्या विचारं घटयन्ति स्म यो यथेति । परीति । हैमधातुपाठे तु परसीपदी । तत्तद्धान् तत्तरपरिणामवान् । त्विति । अनृतं शुक्तयादिवत् । आदिना गोमयादि । परिणामो वृश्चिकः । निर्धर्मकमेवेति निर्गुणत्रह्मवादिसम्मतत्वादेवकारः । एवेति पूर्ववत् । उपपत्त्येतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म तत्त्रश्चेति । एवेति । वृत्तिमत्त्वानुरोधन्यवन्छेदक एवकारः । विपरीतं तु न । भाष्यानुक्तत्वात् । तत्रेति भाष्यं विवरीतुं न चेत्यादिराङ्कोन्त्यादनार्थं पीठिकां कुर्वन्ति स्म तत्र कथमित्यादिना । श्चनाविति । 'उत तमादेशमप्राक्ष'मित्यादिन् छान्दोग्यश्चतौ । तदेवेति । त्रह्मरूपत्ववचनकारे । एवकारो धर्माणां नित्यभिन्नत्वाविद्यकत्वकारो व्यवच्छिनति । नान्यथेत्यंशं स्कोरयन्ति सम न तु धर्माणामिति । अभिन्नत्व इति । रजतव-दसत्त्वात् । तत्रत्वति । एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिबन्धात् । भाष्यं विवरीतुमाग्रङ्कामाहुः न चेति । दस्तवात् । तत्रप्रतीति । एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिबन्धात् । भाष्यं विवरीतुमाग्रङ्कामाहुः न चेति ।

खरूपिनर्वाहार्थमवद्यं ब्रह्मवैलक्षण्यमङ्गीकर्तव्यम्। तथा सित 'एकमेवाद्वितीय'मिति वाधः प्रसज्येत । तथाचोत्पत्त्या विचारे निर्धमिकमेव पूर्व ब्रह्मोति
प्रतिपत्तव्यम् । उपपत्त्यापि विचारः पूर्वानुरोधेनैव कर्तव्यः । तत्र धर्माणामपि ब्रह्मत्वे एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानमुपपचते, नान्यथा । ततश्च प्रथमं
ब्रह्म खर्थमिरूपेण भवति । तदनु कियादिरूपेण प्रपश्चरूपेण च। तावतैव
सर्ववेदार्थसिद्धेः । नच लौकिकी युक्तिस्तत्रापेक्ष्यते, येन तादशस्य कथं
सर्वभाव इति पर्यनुयोगो भवेत्। धर्मकल्पनायामपि 'नैषा तर्केण मितरापनेये'ति

### भाष्यप्रकाशः।

एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं भवत्येवेति शङ्काम् । मृत्पिण्डादिदृष्टान्तोपरोधेन जायमानस्य तस्यात्रयोजकत्वात् । अतो धर्माणां ब्रह्मत्व एवेकविज्ञानेन सर्वविज्ञानोपपत्तिः, नान्यथा । तसात् ततश्रेत्यायुक्तप्रकारेण धर्माणां ब्रह्मकार्यत्वात् ब्रह्मरूपत्वमङ्गीकर्तव्यम् । तावतेव सर्ववेदार्थाविरोधिसिद्धेः ।
नच पूर्वमव्यक्तस्य पश्चात् व्यक्तत्वं लोके हेत्वन्तरसमवधानादेव दृष्टमितीतरासद्भावे निर्धर्मकस्य
कथं धर्मरूपेण भवनमिति शङ्काम् । ब्रह्मणो वेदैकसमधिगम्यतया तत्र लोकिकयुक्तयपेक्षाया
अभावेन तादशशङ्काया एव तत्र कर्तुमयुक्तत्वात् । तथाच पश्चस्त्रीसिद्धस्यानेन प्रकारेण विविक्षतत्विमत्यर्थः । नन्वेवं सति लोकिकयुक्त्यनपेक्षत्वाच्छ्रोतत्वाचेद्मेव मतमादर्तिच्यम् , किं पूर्वेणेत्यत
आहुः धर्मेत्यादि । धर्मकल्पनायामिति । विरुद्धधर्माश्रयत्वरूपधर्मकल्पनायाम् । तथाच द्वयोस्तौल्यात् तस्याप्यादरणमित्यर्थः। नचु द्वयोस्तौल्येप्ययं पक्षश्चेत् व्यासचरणेः पश्चाद्विचार्योक्तः, तदा
न पूर्वत्र व्यासाशय इति शङ्कायां द्वयोः कथनस्य तात्पर्यमाहुः उत्पत्त्यत्यादि । उत्पत्त्या एतत्स-

असत्येति । सत्यत्वाभावाभावरूपेणासत्यव्यावृत्तत्वेन । भवत्येचेति । एकविज्ञानेन सर्वविज्ञाना-योगव्यवच्छेदक एवेति । नीठं सरोजं भवत्येवेत्यत्रेव । सृत्पिण्डेति । आविद्यकमृत्पिण्डरोहनिक्रन्तन-दृष्टान्तोपरोधेन । तस्येति । एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानस्य । अप्रयोजकत्वादिति । ब्रह्मज्ञानरूपविशेषदर्शने सर्वस्य प्रविठाप्यत्वार्त्सविवज्ञानानुत्पत्त्या तथा । विवृण्वन्ति स्म अत इति । मृत्पिण्डादिदृष्टान्तोपरोधेन जायमानस्य तस्याप्रयोजकत्वात् । ब्रह्मत्व एवेति । एवकारस्तु नित्यभिन्नाविद्यकत्वयोर्व्यवच्छेदकः । नान्यथेति व्याख्यातप्रायं पीठिकाग्रन्थे । ततश्चेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तस्मान्ततश्चेति । तावतेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तावतेति। लघुना। एवकारः सर्ववेदार्थाविरोधाय गुरुप्रकारव्यवच्छेदकः। एतावता येन तादशस्येत्यादिभाष्यार्थ उक्तः । न च ठौिककी युक्तिस्तत्रापेक्ष्यत इति भाष्यार्थमाहुः ब्रह्मण इत्यादि । न चेत्यादि भवेदित्यन्तभाष्यस्य प्रवहकार्थमाहुः नचेत्यारभ्येत्यर्थे इत्यन्तेन । हेत्वन्त-रेति । यथा वायोर्हेतुराकाशः हेत्वन्तरं व्यजनादि, तस्य समवधानात् । दृष्टत्वादेवकारः प्रणयति । तृती-याया लुक् । अनेनेति । नच पूर्वमित्यादिनोक्तेन प्रकारेण । इद्धेनेवेति । निर्गुणवादिसम्मतत्वादेवकारः । पूर्वेणेति । पूर्वाधिकरणोक्तेन विरुद्धधर्माश्रयत्वेन । द्वर्योरिति पक्षयोः । अयमर्थः । 'श्रवणायापि बहुभियों न लभ्यः शृण्वन्तोपि बह्वो यं न विद्यः । आश्रयों वक्ता क्रशलोस्य लन्धा आश्रयों ज्ञाता क्कुंशलोनुशिष्टः । न नरेणावरत्रोक्त एव सुविज्ञेयो बहुधा चिन्त्यमानः । अनन्यत्रोक्ते गतिरन्यत्र नास्त्य-णीयान्नह्यतर्क्यमणु प्रमाणात् । नैषा तर्केण मतिरापनेया प्रोक्तान्येनैव सुज्ञानाय प्रेष्ठ । यां त्वमाप यः सत्य-धृतिर्वतासि । त्वादङ्नो म्यान्नचिकेतः प्रष्टा । जानाम्यहं शेवधिरित्यनित्यं नह्यध्रवैः प्राप्यते हि ध्रवं तत् । ततो मया नाचिकेतश्चितोग्निरनित्यैर्द्रच्यैः प्राप्तवानस्मि नित्य'मित्यत्र सिद्धान्तपञ्चैकदेशिपञ्चयोरथैं

## समानम् । उत्पन्त्या चोपपन्या च विचारद्वयम् । उपपत्त्या पूर्वनयनं स्वसिद्धान्तः ।

भाष्यप्रकाशः।

त्रव्याख्योक्तप्रकारिकया उत्पत्त्या, पूर्वस्त्रव्याख्योक्तप्रकारिकया उपपत्त्या च असिन्नधिकरणे विचारद्वयम् । तयोर्मध्य उपपत्त्या पूर्वनयनम् । मैत्रेयीन्नाक्षणे 'स यथा सैन्धवघन' इत्यादिना चिन्नात्रत्वेन प्रतिपादितस्वैवात्मनः 'अविनाशी वा अरे अयमात्मा अनुच्छित्तिधर्मे'त्यनेन स्ररूपाविनाश्चर्यानुच्छित्त्योः कथनेन स्ररूपधर्मयोनित्यत्ववोधनात् । 'सत्यं ज्ञानमनन्तं त्रक्षे'ति स्ररूप- ठक्षणस्ये सत्यपदेषि 'सत्यस्य सत्य'मिति नामधयतिन्ववचनयोरनुरोधेन मूलसदूपत्वमूलत्यरूपत्व- योरिप बोधनात् । नृसिंहोत्तरतापनीये तुरीयनिरूपणे तुरीयस्य प्रपञ्चोपशमत्वमुक्तवा, 'ईश्वरप्रासः स्रराट् स्वयमीश्चर' इति ईश्वरत्वश्रावणात् । तेत्तिरीये 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्ता'दिति प्रपञ्चात् परस्य कारणस्य एकत्त्वादिपञ्चधर्मवन्त्वश्रावणात्, द्वितीयस्कन्धे मेत्रयेण 'यथेदानीं तथाचाग्रे पश्चाद्प्येतदीद्दश'मिति, विष्णुपुराणे प्रथमेशे 'तदेतदक्षयं नित्यं जगन्मनिवराखिलम् । आविभीवतिरोभावजन्मनाशिवकत्पव'दिति

तौल्यात् । यथा विरुद्धधर्मकल्पनायां 'नैषा तर्केणे'ति श्रुतिः, तथास्मन्मतेपीति तौल्यात् । एकदेशिमते-ऽरूपवत उत्पत्तिनैयायिकयुक्तिविरुद्धेति 'नैषा तकेंणे'ति श्रुतेविरुद्धधर्माश्रयत्व इव प्रवृत्तेः तस्यैकदे-शिमतस्याप्यादरणम् । श्रुत्यर्थस्तु । बहुभिरन्याचार्यग्रन्थैरपि । आश्चर्ये इति । आश्चर्ये सति वक्तेति वचनप्रयोजक आश्चर्य एव वक्ता आश्चर्यरसो वा ब्रह्मरूपः तत्र प्रविष्टः । अर्राआद्यजन्तो वा । अनुशिष्टः दत्तात्रेयवद्धर्वनुशिष्टः । अवरः जगद्रपः न सुविज्ञेयः, किन्तु भगवान् सुविज्ञेयः । जगत्तु तज्जलान्त्वेन । अनन्येति । अपृथग्दर्शनेनाचार्येण प्रोक्ते आत्मगतिरन्यत्र परब्रह्मणि नास्ति । यतोऽणीयान् 'अणुः पन्था विततः पुराणः' इति द्वितीयाध्याये चिन्तितम् । नहि अतर्क्यम् । 'अलौकिको हि वेदार्थों न युत्तया प्रतिपद्यते । तपसा वेदयुत्तया तु प्रसादात्परमात्मनः' इति श्रुतेर्निह अतर्क्यम् । अणु ब्रह्म प्रमाणं प्रमाणप्रेरकलेन मुख्यत्वात्। अन्येनेति । आगमाभिज्ञेनाचार्येणं गर्तिम् । त्वादिति । त्वत्सद्यः । दां कल्याणम् । सोः शेः । इतिहेतोः । अध्वैः साधनैरिति । अयमिति । विरुद्धधर्माश्रयपक्षः । पश्चातः एकदेशिमतात्पश्चात् । पूर्वत्रेति । एकदेशिमते । उत्पन्येति । विरुद्धधर्मीत्पत्या । पूर्वसूत्रे प्रकाशाश्रयवत्सूत्रे । च्यारूयोक्तेति । कल्पनायामपीत्यादिच्याख्योक्तप्रकारिकया । उपपत्त्येतिभाष्यं विवृण्वन्ति सा तयोरिति । पूर्वनयनमिति । पूर्वस्य पक्षस्य नयनम् । एवेति । अन्ययोगव्यवच्छेदकः । कथनेनेति । अनुच्छित्तिर्धर्मी यस्येति विग्रहे पुनस्तिरतो न उच्छित्तिर्नाशो येषां तेऽनुच्छित्तयः अनु-च्छित्तयो धर्मा यस्येति विग्रहात्तथा । स्वरूपेति । स्वरूपं च धर्मश्च तयोः । एतदादयो हेतवः । स्वसिद्धान्त इति भाष्यविवरणस्य व्यासचरणानां सिद्धान्त इति ग्रन्थस्य । सत्यपदेपीति । अपिना मर्तामर्तन्नाह्मणीय-'प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्य' मित्युक्तसत्यपदे । 'सत्यस्य सत्य' मिति ब्रह्मस्तुतौ । नामघेयं स्वरूपछक्ष-णस्थम् , निर्वचनं त्रह्मस्तुतिरूपम् । यद्यपि नामधेयं त्रैकालिकाबाधविषयम् , तथापि विरुद्धधर्माधारत्वायाहः मुलेति । मूलसद्र्पपदत्वं मूलसरूपपदत्वं तयोः । सन्मूर्तं त्यममूर्तं मूर्तामूर्तत्राह्मणे स्फूटं । ईश्वरत्वेति । श्रुत्थर्थस्तु प्रपत्र्वस्योपरामो यत्रेति निर्धर्मकम्। पूर्वीक्तं प्राज्ञं ईश्वरं प्रसतीतीश्वरग्रासः कर्मण्यण्। ओतत्वे-नेश्वरग्रासत्वमनुज्ञातृत्वेन स्वरादत्वमनुज्ञात्वेन स्वयमीश्वरत्वमिति सधर्मकम् । **अनन्तरूप**मिति ।व्यक्तम् । श्रुतीरुक्त्वोपबृंहणमाहुः द्वितीयस्कन्ध इति । भगवदिति । आदिनैकरूपत्वाक्षयत्वाविभीवतिरोभा-

आदर्शेषु एतत्त्वादिपश्चधर्मेति पाठ, काशीपुस्तके प्रपञ्चधर्मेति पाठ, मूलपुस्तके इदं नास्ति, अतोपेक्षितपाठो
रिक्षितः । मूलेऽभावाद्रश्मौ न विवृत इति ।

२० व्र० स्० र०

## एकदेशिनस्तद्विपरीतम् । उभयमपि सुत्रकारस्य संमतमिति ॥ २९ ॥ प्रतिषेधाद्य ॥ ३० ॥

## एकदेशिमते उपपत्त्यन्तरमाह। 'एकमेवे'त्युक्त्वा पुनः 'अद्वितीय'मिति

#### भाष्यप्रकाशः।

पराशरेण च भगवद्द्पत्वादिनैव तदुपबृंहणाच विरुद्धधर्माधारत्वलौिक सयुत्त्यगम्यत्वविदिताविदित-परत्वानिरुक्तत्वरूपाणां श्रुत्युक्तयुक्तीनां अनन्तगुणपूर्णत्वपक्षेपि तुल्यत्वात् युक्तया कारणरूपस्वेवम्विरोधातुक्ल्यप्रापणं व्यासचरणानां सिद्धान्तः । द्वितीयस्कन्ये 'नास्य कर्माणि जन्मादौ परस्यानुविधीयत' इति सुख्याधिकारिणामर्थे जन्मकर्मनिषेधकथनेन सदैकरूपत्ववोधनात् । एकदेशिनस्त पूर्वोक्तरीत्या कालभेदेनाविरोधप्रापणमिति व्यासोक्तपक्षाद्विपरीतम् । तस्य पक्षस्य द्वितीयस्कन्ध एव 'इत्थं भावेन कथितो भगवान् भगवत्तमाः । नेत्थं भावेन हि परं द्रष्टुमईन्ति स्र्य'इति मध्यमाधिकारिपरतयोक्तत्वेन इतो न्यूनत्वात् । एतावान् परं विशेषः, यत्पुराणे मायाद्वारकं कर्तृत्वादि, श्रौते मते तु तन्नेत्येकदेशिमतं तत उत्तमम् । तथापि 'अनुच्छित्तिधर्मे'त्यादिश्रुतीनां 'पश्चाद्ह'मित्याद्युपबृंहणानां चाङ्मस्याभावेन न तथोपपन्नम् । एवमपि सत्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञायाः कर्तृत्वादिश्रुतीनां च नासामञ्जस्यमित्यलपदोपदुष्टत्वेन स्त्रकाराद्यम् । अत उभयमपि स्त्रकारस्य संमतिमत्यर्थः ॥ २९ ॥

प्रतिषेधाच ॥ ३० ॥ स्त्रमवतारयन्ति एकदेद्गीत्यादि । भगवन्माहात्म्यबोधकत्वेपि किञ्चिदोषादनादरो मा भूदित्यत एकदेशिमते उपपत्त्यन्तरमाहेत्यर्थः । व्याक्कवन्ति एकमेवे-

वजन्मनाश्विकल्पवत्त्वानि । अत्र उपपत्त्यापि विचारः पूर्वानुरोधेनैव कर्तव्य इति भाष्यानुरोधात्पूर्वानय-नमाहः चिरुद्धधर्मेत्यादि । विरुद्धधर्माधारत्वं उभयव्यपदेशस्त्रस्थात् 'सकलविरुद्धधर्मा भगवसेव व-र्तन्तर इति भाष्यात्। लौकिकयुक्तयगम्यत्वं 'तादृशमेव तद्वस्तृत्पत्तिसिद्धं 'मिति भाष्यात् 'न धर्मेष्वपि युक्तय-पेक्षे'ति भाष्याच । विदित्तेत्यादि । विदितं वर्तमानं अविदितं भूतं भविष्यच तयोः परत्वम् । 'अन्य-देव तद्विदितादथोऽविदितादधी'ति श्रुतेः । अनिरुक्तत्वं तैत्तिरीये । अभिधेयानामित्युक्ते एकदेशिमतवा-दकवितता स्यादत आहुः श्चरयुक्तयुक्तीनामिति। विरुद्धधर्माधारत्वं निसं न भवेन्निसानिससंयोग-भिया श्रुत्यभिषेयं न भवेत् । लौकिकयुत्त्यगम्यत्वं नित्यं न भवेत् , श्रुत्यभिषेयं न भवेत् । 'आसीनो दूरं व्रजति शयानो याति सर्वतः'। 'अपाणिपादो जवनो ग्रहीते'ति श्रुत्यभिधेयं नित्यानित्यसंयोगभिया न भवेत् । विदिताविदितपरत्वं नित्यं न भवेत् । नित्यानित्यसंयोगभिया श्रुतिरभिषेयं न वदेत् । अनि-रुक्तत्वं नित्यं न भवेत् । नित्यानित्यसंयोगभिया श्रत्यभिधेयं न भवेदित्येवं युक्तीनाम् । नास्येति । अस्य परस्य आदौ कर्माणि जन्म नानुविधीयते इति । मुख्याधिकारिणामिति । एकदेशिन इति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म एकदेशिन इति । पूर्वोक्तेति । अत्रैव पूर्वोक्तरीता सृष्टिकालस्य भेदेन । सिद्धान्ते तु रिष्टिकालात्पूर्वकालेपि धर्माः । मायाद्वारकमिति । 'बुभूषुरुपाददे' इति वाक्यात् । तत इति । पुराणमतात् । आञ्चस्येति । सिद्धान्तरीसा नयनाभावेन । स्वार्थे ष्यञ् । न तथेति । सिद्धान्तत्वेन नोपपन्नम् । अल्पदोषेति । अपसिद्धान्तत्वदोषद्वष्टत्वेन । सूत्रकारादृतं अत इति पदच्छेदः ॥ २९ ॥

प्रतिषेधाच ॥ ३० ॥ किश्चिदिति । अपसिद्धान्तत्वदोषात् । प्रतीति । धर्मप्रतिषेधयुक्ता

द्वितीयं प्रतिषेधित । स एवकारेणैव सिद्धो व्यर्थः सन् धर्मनिषेधमपि सूचयित । 'ऐक्षते'ति वचनात् तदुत्पत्तिः । चकारादेकविज्ञानेन सर्वविज्ञानोपक्रमः परिग्र-हीतः । तसान्न ब्रह्मणि कश्चिद्विरोध इति सिद्धम् ॥ ३० ॥

इति तृतीयाध्याये द्वितीयपादे नवमं प्रकाशाश्रयवद्वेत्यधिकरणम् ॥ ९ ॥

## भाष्यप्रकादाः।

त्यादि । स इति । द्वितीयनिषेधः । नन्यनुच्छित्तिधर्मेत्यादिना तिन्नत्यत्वे कृतो निषेध इत्यत आहुः ऐक्षतेत्यादि । तथाचोक्तश्चत्यनुरोधेन धर्मनित्यताबोधकश्चतिरनुच्छित्तिर्धमों यस्रोतिसमासेनावि-नाशिपदच्याच्यानपरतया नेयेत्यर्थः । स्फुटमन्यत् ।

नचैकदेशिमतस्य युक्त्यन्तरेणोपष्टम्भात् पूर्वमततुल्यत्वमस्य स्त्रकाराभिन्नेतिमिति शङ्क्ष्यम् । प्रतिषेधश्चतेद्वित्वसंख्यापूरकिनिषेधपरतायाः प्रागुपपादितत्वेन, 'सूर्य एकाकी चरती'तिश्चतौ सपिकरे एव सूर्य एकािकत्ववत् 'गेहे देवदत्त एवास्ति, न द्वितीय' इति लोकिकप्रयोगे करचरणा-दियुक्तदेवदत्ताद्वितीयत्ववचािप निषेधगतेः शक्यवचनत्वेन, अनुच्छित्तिधर्मपदस्याविनाशिप-दच्याख्यानताया अपि मानान्तरविरहादगतिकगतित्वेन च तस्य शैथिल्यात् । अत एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञानुरोध एवेतत्संग्रहे बीजम् । एतस्योपष्टम्भकं च नेतसादन्यदिति बोधनायैवैतद्य-क्तिकथनिति बोध्यम् । तसान्न कोिप शङ्कालेशः ।

( नतु मतद्वयसापि स्त्रकारसम्मतत्वे स्वसिद्धान्त इति भाष्यस्यस्य स्वज्ञब्दस्य स्त्रकार-परत्वेन व्याख्यानमनुचितम् । एकदेशिपदे च व्यासैकदेशित्वव्याख्यानमपि तथा । व्यासेस्तना-मानुक्षेखादिति चेत् ।

मैनम् । एकदेशिपदेत्र न्याससैनेकदेशी ग्राह्यः । अन्यथाम्बुनतस्त्रेण 'अत एने'तिस्त्रसिदं दृष्टान्तं न दृष्येत् । वृद्धिहासादिस्त्रद्वये युक्त्यन्तरं च न वदेत् । एकदेशिनामानुस्लेखस्तु जैमिन्या-दिवदग्रसिद्धत्वात् । 'जीनमुख्यप्राणिलङ्का'दित्यादिपूर्वपिक्षिनामनत् । असिन् स्त्रे जघन्यानामर्थेऽस्य सङ्घाह्यत्वाद्वा । अथवा । जीनप्रसङ्के 'अवस्थितेरिति काशकृत्क्ष' इति काशकृत्क्षेन जीनस्य ब्रह्मानस्थाविशेषत्वेनाङ्गीकारात् तस्य न्यायस्थापि तुल्यत्वात् स एनेकदेशी ग्राह्यः । अत एव द्विती-यस्कन्थपश्चमाध्याये स्टिष्टिप्रकरणे 'सन्त्वं रजस्तम' इत्यस्य सुनोधिन्यां 'काशकृत्क्षमतमत्र सिद्धं भिवष्यती'त्याचार्थेरिप तथाङ्गीकारः कृत उत्पत्त्या विमर्शविचारे इति नात्र शङ्कालेशः । एवमेकदेशिनि निश्चिते स्वशन्दो व्यासपर एव युक्त इत्यत्राप्यदोषः । नचास्य पश्चात् कथनेनास्थैन मुख्य-त्विमिति शङ्क्षम् । द्वितीयस्कन्धे 'इत्थंभावेन कथितो भगवान् भगवत्तमाः । नेत्थं भावेन हि परं दृष्टुमर्हन्ति सूर्य' इत्यादिभिरेतदमुख्यतायाः शुक्तवाक्ये व्यासचरणैरेवोक्तत्वात् । एतस्य रिक्षः।

श्रुतिरद्वितीयमितिश्रुतिस्तसाः । द्वित्वेति । द्वितीयमित्यत्र पूरणार्थकप्रत्य इति भावः । प्रागिति । सपरीति । चरणादिः परिकरः । श्रोतत्वादेवकारः । एवति । अन्ययोगव्यवच्छेदकः । निषेधगते-रिति । अद्वितीयश्रुत्युक्तायाः । तस्येति । एकदेशिमतस्य । एवति । अन्ययोगव्यवच्छेदकः । एतत्संग्रहे एकदेशिमतसंग्रहे । एतस्मादिति । प्रतिषेधसूत्रौदित्यर्थः । एवकारोऽन्ययोगव्यवच्छेदकः । (ए)तद्यक्तीति । एकदेशिमतस्यक्तिकथनमनेन सूत्रेणेत्यर्थः । दाङ्केति । एकदेशिमतोपपत्त्यनावस्यकत्वशङ्का तस्या छेशः ।

१. अधिकरणादिस्यर्थः ।

## भाष्यप्रकाशः।

सम्मतत्वं तु जवन्याधिकारिणामर्थे एतस्थैव सुबोधत्वेनोपयोगात् । अत एवेदं मतं पूर्वसुक्तम् । यथा द्वितीयस्कन्धे राजार्थम् । किञ्च, भाववृत्तस्के 'नासदासी'दित्यादिभिः सृष्टिं पूर्वसुक्त्वा, समाप्तो 'इयं विस्रृष्टिर्यत आवभूव यदि वा दधे यदि वा न योऽस्या अध्यक्षः परमे व्योमन् सोऽङ्ग वेद यदि वा न वेदे'ति सृष्ट्याधानानाधानात्मकं पक्षद्वयसुक्त्वा तस्य ज्ञानाज्ञाने आह । तेन विसृष्टिं कदाचिदाधत्ते, कदाचित् स्वतःसिद्धामेव प्रकटयति । अथवा सामान्यां करोति । लीलासृष्टिं तु स्वतःसिद्धामेवाविष्करोतीति ज्ञानाज्ञाने उभये अपि युक्ते । एतज्ज्ञापनाय सन्देह-वचनम् । अन्यथा वेदस्य ब्रह्मणश्च सन्देहाभावादेवं न वदेत् । अतो लीलासृष्टिमनुसन्धाय व्यासः स्वमतं विक्ते । एकदेशिनस्तु तन्न जानन्तीति ब्रह्मणो निर्विशेषादुत्पित्तं वदन्ति । तसादुपपत्ति-पक्ष एव व्यासाश्यगोचरः, इतर इतरस्थेति दिक् । )

दाङ्कराचार्यास्तु । 'न खानतोषी'त्यारभ्येकादशस्त्रमेकमधिकरणं कल्पयन्ति । 'प्रकृतै-तावन्वे'त्यारभ्य नवस्त्रमपरम् ।

तत्र प्रथमे, सुपुप्तादिषूपाध्युपशमाज्जीवो यत् सम्पद्यते तत् ब्रह्म। 'सर्वकर्मे' त्यादिमिः सविशेषत्वश्रावणाद्य स्थुलमित्यादिमिनिर्विशेषत्वश्रावणाच किष्ठभयलिङ्गं ब्रह्म प्रतिपत्तत्व्यम्, उतान्यतर-लिङ्गम्। यद्यन्यतरिङ्गम्, तदापि किं सविशेषम्, उत निर्विशेषमिति सन्देहे, उभयलिङ्गश्रत्यनुप्रहा-दुमयलिङ्गं ब्रह्मेति प्राप्ते, अभिधीयते । न स्थानत इत्यादि । परस्य ब्रह्मण उभयचिह्नत्वं स्वत उपा-धितश्च न । कृतः । सर्वत्र हि । ब्रह्मस्रूपप्रतिपादनपरेषु 'अशब्दमस्पर्शमरूपमव्यय'मित्यादिषु निर्विशेषस्यैवोपदेशादिति । 'न भेदा'दिति द्वितीये च प्रतिविद्यं ब्रह्मण आकारभेदश्रावणानिर्विशेषाङ्गीकारे च तस्य शास्त्रस्य निर्विषयत्वापत्तेरौपाधिक आकार आदर्तव्य इत्याशङ्का, मधुविद्यायां प्रत्युपाधिमेदं ब्रह्मणोऽभेदश्रावणान्न भिन्नाकारयोगो ब्रह्मणः शास्त्रीय इति । 'अपिचवमेक' इति वृतीये च, 'मनसैवेदमाप्तव्यम्' 'नेह नानास्ति किञ्चने'ति भेददर्शननिन्दापूर्वकमभेदमेके, तथान्यभोक्त्रभोग्यादिप्रपञ्चस्य 'त्रिविधं ब्रह्ममेत'दिति ब्रह्मेकस्यभावत्वमामनन्तिति व्याख्याय, नन्भयिक्तासु श्रुतिषु सतीषु कथमनाकारमेव ब्रह्मावधार्यते, न पुनः साकारमिति शङ्कायाम्, चतुर्थस्या-रूपवत्त्रस्य प्रवृत्तिसुक्त्वा, अरूपवद्व ब्रह्मावधार्यत्वयम्, न रूपादिमत् । कृतः । तत्प्रधानत्वात्। 'अस्थूलमनणु,' 'अशब्दमस्पर्शमरूपमन्ययम्,' 'आकाशो ह वै नामरूपयोर्निर्वहिता ते यदन्तरा तत् ब्रह्मां, 'दिव्यो ह्यमूर्तः प्रकृषः सवाह्याभ्यन्तरो ह्यजः,' 'तदेतत् ब्रह्मापूर्वमनपरमनन्तरमवाह्य-मयमात्मा ब्रह्म सर्वान्नभू रित्वादीनां निर्विशेषव्यक्षप्रधानत्वात्, आकारलिङ्गानां चोपासनाप्रधान-परमात्मा व्रह्म सर्वानुभू रेतिलादीनां निर्विशेषव्यक्षप्रधानत्वात्, आकारलिङ्गानां चोपासनाप्रधान-

रहिमः।
सुपुर्त्यादिष्टिवति। आदिना सम्पित्तसमाधी। एवेति। सिवशेषव्यवच्छेदक एवकारः। आकारेति।
'चतुष्पाद्वस्य' 'षोडशकळं ब्रह्म', वामनीत्वभामनीत्वळक्षणं ब्रह्म, त्रैठोक्यशरीरं वैश्वानरशब्दोदितं
ब्रह्म, 'सर्व खिल्वदं ब्रह्मे'ति, चतुर्दशभुवनात्मकं ब्रह्मेत्येवमाकारभेदश्रावणात्। मधुविद्यायामिति।
'यश्वायमस्यां पृथिव्यां तेजोमयोऽमृतमयः पुरुपो यश्वायमध्यात्मं शारीरस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव
स योऽयमात्मे'त्यादिरूपायाम्। अभेदेति। पृथिव्यादीनामुपाधित्वाचेति भावः। भोक्तृभोग्यादीति। आदिना प्रेरिता। 'भोक्ता भोग्यं प्रेरितारं च मत्वे'ति श्रुतेः। अनाकारभेवेति। साकारयोगव्यवच्छेदक एवकारः। ते यदिति। ते नामरूपे यस्यान्तरा मध्ये व्यवधायके वर्तेते तद्वह्मेत्यर्थः।

१. प्रकाशमूलपुस्तके सुषुप्तादिषु, रश्मौ च सुषुप्त्यादिषु । २. खाप्यय ।

## भाष्यप्रकादाः।

त्वेन ततो निर्वलत्वादिति व्याख्यातवन्तः । ततो, ननु तर्हि आकारवद्विषयाणां का गतिरित्या-शङ्कायां पश्चमं 'प्रकाशवचावैयध्यी'दिति सूत्रमवतार्य, यथा सौर्यश्चान्द्रो वा प्रकाशी वियद व्याप्या-वतिष्ठमानोङ्गल्याद्यपाधिसंसर्गादज्ञवक्रादिभावं प्रतिपद्यमानेषु संसर्गिषु तदाकारतामिव प्रतिपद्यते, तथा ब्रह्मापि पृथिन्याद्यपाधिसम्बन्धात् तदाकारतामिव प्रतिपद्यते, तदालम्बनो ब्रह्मण आकार-विशेषोपदेश उपासनार्थो न विरुध्यते, एवमाकारवद्वह्मविषयाणामवैयर्थ्यात् । नच नोपाधियो-गादप्युभयलिङ्गमिति प्रतिज्ञाहानिः । उपाधिनिमित्तस्य वस्तुधर्मत्वानुपपत्तेः । उपाधीनामाविद्य-कत्वाचेति व्याख्याय, 'आह च तन्मात्र'मिति सूत्रं च यथावद्वचाख्याय, 'द्र्ययित' सूत्रे च 'अथात आदेशो नेति नेति', 'अन्यदेव तद्विदितादथो अविदितात,' 'यतो वाचो निवर्तन्ते, 'अवचनेनैवोवाचे'ति श्रुतीः,' 'ज्ञेयं यत् तत् प्रवक्ष्यामि यज्ज्ञात्वामृतमश्रुते । अनादिमत्परं ब्रह्म' न सत्तनासदुच्यत' इति गीतावाक्यम्, 'माया होषा मया सृष्टा यन्मां पश्यिस नारद् । सर्वभूत-गुणैर्युक्तं नैवं मां द्रष्टुमर्हसी'ति स्मृती उपन्यस्य परप्रतिषेधेनैव निर्विशेषं ब्रह्म प्रतिपाद्यत इत्युक्त्वा, 'अत एवे' 'त्यम्बुव'दिति सूत्रद्वयं च यथावदृष्याख्याय, 'वृद्धिहास'सूत्रे जलसूर्यकादिदृष्टान्तं साधितं जलगतं स्पेप्रतिबिम्बं जलबृद्धौ वर्धते, तद्हासे हसित, तचलने चलित, तद्भेदे भिद्यत इत्येवं जल-धर्माजुविधायि भवति, न तु सूर्यस्य तथात्वमित्त, एवं परमार्थतोऽविकृतमेकरूपमपि सद्भक्ष देहा-द्युपाध्यन्तर्भावाद्वद्विहासादीनुपाधिधर्मान् भजत इत्येवमुत्तवा, 'दर्शनाचे'ति स्त्रे, 'पुरश्रके द्विपदः,' 'अनेन जीवेनात्मनानुप्रविष्ये'ति श्रुतिभ्यामुपाधिप्रवेशं ब्रह्मणो दर्शयित्वा, युक्त एवातः सूर्यकादिद्द-ष्टान्त इत्युक्त्वा, तसान्निर्विकल्पैकलिङ्गमेव ब्रह्म,नोभयलिङ्गम्, न विपरीतलिङ्गं चेति सिद्धान्तमाहुः।

तत्र प्रथमसत्रव्याख्यानमयुक्तम् । 'सर्वत्र ही'ति हेतुबोधके पदे निर्विशेपस्वैबोपदेशादित्य-सार्थसासौत्रत्वेन तृतीयाध्याये वा शास्त्रे वा ईदृशस्य शब्दस्यार्थस्य च काप्यनुक्ततया अनुवृत्तेरिष कर्तुमशक्यत्वेनाभ्यपगमेकशरणत्वात् । 'अशब्दमस्पर्श'मिति विषयवाक्योत्तरार्थेऽपि, 'अनाद्यनन्तं महतः परं ध्रुवं निचाय्य त'मित्यनेन 'महतः पर'मित्यादिना पूर्वोक्तस्य ध्रुवस्य पुरुषस्य परामर्शेन प्राप्तायाः सविशेषताया अनादरणेन तद्विरुद्धत्वात् । निर्विशेषमेव ब्रह्मेति सिद्धान्तस्यात्रैव सिद्धाव-

निर्वेळत्वादिति । उपासनायाः कल्पिताकारपरत्वादिति भावः । संसर्गिषु प्रकाशेषु । इति प्रतिक्रोति । 'न स्थानत उभयिक 'मितिस्त्रभाष्ये इति प्रतिज्ञा । यथावदिति । निराकारपरत्वेपि सिद्धान्तानुसारित्वाद्यावत् । तेषां सिद्धान्ते यथावदिति वा । परप्रतीति । चिन्मात्रास्परप्रतिषेषेन । नेतिनेतीत्यादिना । 'मत् परं ब्रह्मे'त्यत्र मत् मत्तः ब्रह्म परमित्यर्थयोगव्यवच्छेदक एवकारः । यथावदिति । व्याख्यातम् । वृद्धिहासादीनिति । आदिनोक्तचळनादयः । एवकारव्यावर्थमाहुः नोभयेति । विपरीतेति । साकारिक भेव, न तु निराकारिमत्येवम् । निर्विशेषस्थैवेति । परस्थोभयिक भिति प्रतियोगिनिवचनेन सर्वत्र प्रतियोगिस्फूर्तेनेतिनेतीत्यादौ नञा निषेध इति तथा । इद्दशस्येति । निर्विशेषमात्रस्य । अनुक्तत्येति । किन्तु 'अस्थूळमनिव'त्यादिवाक्यैः प्रापिष्ठिकसर्वधर्मवैळक्षण्यस्य सर्वत्र कारणत्वाद्भगवानस्तीत्यर्थस्य चोक्ततया । निचाय्य त्रमिति । तं पुरुषं निचाय्य ज्ञानकाण्डत्वा-ज्ञात्वा । अत्र परामर्थमाहुः महनः परमिति । काठके 'महतः परमव्यक्तमव्यक्तात्पुरुषः परः । पुरुषात्र परं किश्चित्सा काष्टा सा परा गित'रित्यनेन पूर्वोक्तस्य । ध्रवपदसामानाधिकरण्यायाहुः ध्रवस्येति । 'सा काष्टा सा परा गित'रित्यसार्थः । तद्वीति । उत्तरार्धविरुद्धत्वात् । अत्रैवेति । अस्मिनस्त्र एव

## भाष्यप्रकाशः ।

ग्रिमसारूपवत्स्त्रस वैयर्थ्यप्रसक्तेः । तत्र साध्यमानसात्र सिद्धविबदेशाङ्गीकार इत्यसाप्ययुक्त-त्वाच । तथा, अरूपवत्सूत्रे 'तत्प्रधानत्वा'दित्यस्य निर्विशेषप्रधानत्वादिति व्याख्यानमप्ययुक्तम् । तदुपन्यस्तानां विषयवाक्यानामुपक्रमादिविचारे तथात्वस्थालाभात् । तथाहि । प्रथमं तत्रास्थूल-वाक्यम् । तच 'कस्मिन् वा आकाश ओतश्वे'ति गार्गाप्रश्नात् प्रवृत्तम्, स्थूलत्वादीन् लौिककान् धर्मानिपेधत् प्रशासितृत्वाम्बरान्तधारकत्वद्रष्टृत्वादीनाकाशोपादानत्वान्तानलोकिकान् दर्शयति । अञ्चब्दवाक्यं तु प्राग्व्याख्यातम् । आकाशवाक्यं च नामरूपनिर्वाहकत्वम् । 'दिव्यो ह्यमूर्त' इति वाक्यं चेयत्तावच्छित्रं परिमाणं निपेधत् पुरुषं वाह्याभ्यन्तरसाहित्यं वाह्याभ्यन्तररूपत्वं वा दर्शय-दक्षरात परत्वमग्रे श्रावयति । 'तदेतद् ब्रह्मे'ति मधुविद्योपसंहारस्थमपि मधुविद्यायाम्रपक्रमे, 'अय-मेव स योऽयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्व'मित्येवं चतुर्दशपर्यायैरभ्यस्तं सर्वत्वं मध्य उक्तं सर्व-भृताधिपतित्वादिकं 'रूपं रूपं मिति मन्नव्याख्यानोक्तं 'अयं हरयोऽयं वे दश च सहस्राणि च बहूनि चानन्तानि चे'त्यनन्तरूपतां श्रावयतीति निर्वेशेपब्रह्मप्रधानताया वक्तमयुक्तत्वात् । नच 'तदेतद् ब्रह्मे'ति भिन्नं वाक्यं पूर्वेभ्य इति वाच्यम् । तच्छब्दात् पूर्वपरामर्शाद्विभागे साकाङ्ग-तया तदभावात् । नचेदं त्च्छब्देन पूर्वोक्तरूपत्वं परामृशद्प्यपूर्वमित्यनेन तन्निषेधतीति न दोष इति वाच्यम् । एवं तुर्क्षनपरिमत्यनेनानन्तरत्वादीनिश्रमानिप निपेधच्छून्यवादमेव प्रसञ्जयेत । अतोत्र पूर्वत्वादीनां धर्माणामेव निषेध इत्येवाङ्गीकार्यम् । तथा सति 'न शुष्केण न चार्द्रेण रिक्मः।

निर्धारणेनेसेवकारार्थः । इत्यस्यापीति । इति हेतोः सूत्रस्यापि । अञ्चब्दवाक्यमिति । काठकेऽस्ति । प्राकः । अत्रैव पूर्वम् । नामरूपेति । दर्शयदित्यनेनान्वेति । पुरुषत्विमिति । दर्शयदित्यनेनान्वेति । 'दिच्यो ह्यमूर्तः पुरुपः सवाह्याभ्यन्तरो ह्यजः' इत्यत्र बाह्याभ्यन्तराभ्यां समानः सह वेति विग्रहे आहुः बाह्याभ्यन्तरेति । सः वाह्याभ्यन्तरः इति पदद्वयेनेत्याहुः बाह्याभ्यन्तरेति । आवयतीति । 'अक्षरात्परतः परः' इति श्रुत्या श्रावयति । सर्वभूतेति । आदिना राजत्वसमर्पितत्वे । 'स वा अयमात्मा सर्वेषां भूतानामधिपतिः सर्वेषां भूताना राजा तद्यथा रथनाभौ रथनेमौ चाराः सर्वे समर्पिता एवमेवास्मिन्नात्मिन सर्वे प्राणाः सर्वे लोकाः सर्वे देवाः सर्वाणि भूतानि सर्व एत आत्मानः समर्पिता' इति श्रुतिः । रूपं रूपमिति । 'रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव तदस्य रूपं प्रतिचक्षणाय । इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते युक्ता ह्यस्य हरयः शता दशेत्ययं वै हरय'इत्यादि । युक्ता इति । रथयुक्तवाजिवत् अस्य इन्द्रस्य परमात्मनः रथस्थानीये आकाशे शरीरे युक्ताः गोविन्दं स्वविषयान्त्रति हरन्तीति हरयः इन्द्रियाणि, शता शतानि, नित्यलीलास्थभक्तेन्द्रियाभिप्रायेण दश्च प्राणाः, प्राणानामिन्द्रियपदवा-च्यत्वात् । मन्नः समाप्तः । नित्यलीलास्थगोपीजनवल्लभ उक्तः । लीलायां भेदवारणाय मन्नव्याख्यानं प्रकाशे । अयं वा इति । अयं परमात्मा । अत्र श्रुतिश्छान्दोग्ये 'आत्मत आविर्भावतिरोभावा'विति सर्वात्मभावप्रकरणश्चतेः । पूर्वभ्य इति । चतुर्दशपर्यायेभ्यः । तदभावादिति । 'अर्थेकत्वादेकं वाक्यं साकाङ्कं चेद्विभागे स्या'दिति जैमिनिस्त्रेणेकवाक्यत्वे भिन्नवाक्यत्वाभावात् । पूर्वोक्तेति । 'अयमेव स योयमात्मे'ति पूर्वीक्तरूपत्वम् । अपूर्वमिति । 'तदेतद्वद्धा' इत्यस्या अग्रे 'अपूर्वमनपर-मनन्तरमबाद्यमयमात्मा ब्रह्म सर्वानुभूरित्यनुशासन'मित्यस्थामपूर्वमित्यनेनेत्यर्थः । न दोष इति । सधर्मकत्वदोषो न । रान्यवादमेवेति । अन्ययोगव्यवच्छेदक एवकारः । द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायेपि कारणत्वाङ्गीकारात् साकारत्वाङ्गीकाराच । एवेति । पूर्वोक्तरूपत्वानन्तरत्वादियोगव्यवच्छेदकः ।

#### भाष्यप्रकाशः।

जहार नमुचेः शिर' इत्यत्र यथोभयात्मकस्य फेनस्याशुष्कत्वमनार्द्रत्वम्, एवमत्राप्येकैकतिन्नवेधेन सर्वात्मकमेव वोध्यत इत्येव युक्तम् । अत एव गजेन्द्रस्तुतौ 'स वै न देवासुरमर्त्यतिर्यङ् न स्त्री न पण्डो न प्रमान्न जन्तुः । नायं गुणः कर्म न सन्न चासिन्नपेधशेषो जयतादशेष' इत्यशेषत्वमु-क्तम् । तथा शुकैरपि 'एवं गजेन्द्रमुपवर्णितनिर्विशेषं ब्रह्मादयो विविधलिङ्गभिदाभिमानाः । नैते यदोपससृपुर्निखिलात्मकत्वात तत्राखिलामरमयो हरिराविरासी'दिति निर्विशेषस्य निखिला-त्मकत्वं वोधितम् । तथात्राप्यन्ते 'सर्वानुभू'रिति श्राव्यते । सर्वसन्ते एव मर्वानुभवितृत्वसम्भ-वादिति । नचेदं प्रलये न सम्भवतीति वाच्यम् । को नाम प्रलयः । ध्वंसो वा, प्रतिसश्चरो वा । नाद्यः । असत्कार्यवादप्रसङ्गात् । द्वितीयश्रेतः, अस्मदाद्यगोचरत्वेपि सर्व ब्रह्मगोचरोऽस्त्येवेति नासम्भवः । वस्तुतस्त्वखण्डब्रह्मवादे अस्मदाद्यगोचरत्वमेव प्रलयः, क्रमेण वा युगपद्वा तद्गोचरत्वमेव सृष्टिरितीच्छया समर्थनान्न कश्रिद्दोषः । एवमेवास्थलादिवाक्योक्तनिषेधस्थलेपि वोध्यम्। अत उपासनाप्रधानानामाकारलिङ्गानामपि श्रुतीनां तत्तदाकारमात्रलिङ्गत्वेन प्रतीकत्वादेव निर्वलत्वं राङ्क्यताम् , न त्वाकारलिङ्गत्वादित्यपि वोध्यम् । यदपि प्रकाशवत्स्त्रे उपाधियोगादपि नोभयलिङ्गमिति प्रतिज्ञोपपन्यर्थम्रपाधिनिमित्तस्य न वस्तुधर्मत्वम्रपाधीनां चाविद्यकत्वमित्यु-क्तम् । तदपि तथा । नैमित्तिके घृतद्रवत्वादौ व्यभिचारेण उपाध्याविद्यकतायाश्च 'न विलक्षण-त्वा'धिकरणे द्रितत्वेन चाप्रयोजकत्वात् । एवं दर्शयतिस्त्रे निर्विशेषत्रसप्रतिपादकत्वेन यानि रश्मिः।

उभयेति । शब्कार्रोभयरूपस्यापां फेनस्य । एवेति । एकैकप्रवत्वादियोगव्यवच्छेदक एवेति । इत्येवेति । न ग्रुष्केणेत्यादिदृष्टान्तोक्तेरेवेति । अत एवेति। एकैकनिषेधेन सर्वात्मकत्वबोधकत्वादेव । अद्योष इति । न विद्यते दोषः एकैकथर्मी यस्य, किन्तु सर्वे धर्माः । एवेति । 'न यत्र माये'ति वाक्यादेवकारः । प्रतिसञ्चर इति । प्रतिकूळः सर्वगोचरत्वप्रतिकूळः सर्वागोचरः । अस्त्येवेति । अयोगच्यवच्छेदकैवकारः । नीलं सरोजं भवत्येवत्यत्रेव । 'पूर्ववद्दे'ति सूत्रोक्तपश्चा'दहं' 'यथेदानीं तथा चाग्रे पश्चादप्येतदीदशम् । तदेतदक्षयं मिति वाक्यसञ्चारेण प्ररुयरुक्षणमाहुः वस्तुत इति । एवेति । उक्तवाक्येभ्यः । 'तस्माद्वा एतस्मादि'ति क्रमेण वा, 'तदात्मान स्वयमकुस्ते'ति युगपद्वा । तद्वीच-रत्वमस्मदादिगोचरत्वम् । 'लोकद्वारा व्यवहार्यो भविष्यामीती'च्छाकारादेवकारः । इतीच्छयेति । अस्यागोचरत्वमेव प्रलयोस्तु, तद्गोचरत्वमेव सृष्टिरस्त्वितीच्छया । कश्चिदिति । सर्वानुभवितृत्वं दोषः, प्रलयो न संभवतीति दोषः । एव सेवेति । पूर्वोक्तप्रकारेण एकैकनिषेधेन सर्वात्मकत्ववोधत्वरूपेण । एवकारोऽन्तरङ्गबहिरङ्गन्यायेन । कल्पितः स्वल्पापेक्षः । अकल्पितोऽत्र भिन्नप्रकारो बह्रपेक्षो बहिरङ्गः । अस्थूलेति । स्थूलभिन्नस्थूलसद्यामित्यत्र भेदप्रतियोगिन्यपि बोध्यमित्यर्थः । अत इति । अस्या उपपत्तेः । श्रुतीनामिति । 'चतुष्पाद्वह्य' 'घोडशकलं ब्रह्मे'त्याद्युक्तानाम् । प्रतीकत्वादेवेति । प्रतीकत्वात् एकैकरूपस्य सर्वात्मकावयवत्वात् । एवेति । अवधारणेन निर्वेठत्वं शंक्यताम् । अधीष्टे लोट्ट । नतुपासनाप्रधानत्वादिति भावः । तेषां नित्यत्वान्नत्वाकारिलङ्गत्वादित्यपि बोध्यमित्यर्थः । उपाधिनिमित्तस्येति । मायाया निमित्तस्याकिस्मिकस्य । उपाधिनिमित्तं यस्य सविशेषस्येति वा तथेत्यप्रयोजकम् । नैमित्तिक इति । नतु सांसिद्धिके जलद्रवत्वादौ वस्तुधर्मत्वाभावस्य व्यभिचारेण । द्वितीयं हेत्वन्तरमाहुः उपाधीत्यादिना । दूषितत्वेनेति । द्वितीयाध्यायचतुर्थे 'न ह्यत्र किञ्चनानुभूयते नाविद्यात्मवात्मनि स्वप्नकाशे सर्वसाक्षिण्यविक्रियेऽद्वयं इति । अग्रे च 'अत एतस्य सतः आद्यन्ताव-

#### भाष्यप्रकाशः।

वाक्यान्युक्तानि, तेष्विप 'अथात आदेश' इति वाक्यं तु न निर्विशेषप्रतिपादकमिति दर्शयतिस्त्रभा-ष्यव्याख्यान एव दर्शितम् । विदिताविदितवाक्यं तु तदुभयभिन्नत्वभेव वदति, न तु विशेषानि-पेधति । अथान्यत्वादिकथनमुखेन निषेधति, तदा लोकिकानेव निषेधति । तावतेव चारिता-ध्येम्, न तु स्वरूपात्मकानिप । 'तदेतद् ब्रक्के'त्यादिश्चितिरोधप्रसङ्गात् । 'यतो वाच' इति वागाद्यप्राप्यत्वमेव वदतीत्यनिरुक्तश्चितिसमानार्थम्, न तु विशेपनिषेधकमित्यिप प्रागेव च्युत्पा-दितम् । 'अवचनेनेवोवाचे'त्यिप 'यतो वाच' इत्येतस्य समानार्थकम् । लोकिकसर्वधर्मराहित्या-देवोपशान्तत्वसिद्धेरिति । 'न सत्तवासदुच्यत' इति गीतावाक्यमिप व्याकृताव्याकृतयोरेव निषे-धकमिति लोकिकनिषेधपरमेव । 'सर्वतःपाणिपादान्त'मित्यिष्रमवाक्येन तथा निश्चयात् । सर्वतःपा-णिपादत्वादेः क्वापि लोकिक अदर्शनादिति । 'माया छेपे'ति वाक्यमिप सर्वभूतगुणयुक्तदर्शनिन-पेधाभिप्रायकमिति तत्रैव स्फुटतीति न सार्वोत्म्यवाधकम्, अतस्तत्त्वत्रच्याख्यानमिप तथा । एवं

स्थाविचारे यत्किमपि कार्यमविद्या च तत्सत्त्वेनैवानुभूयते, नतु प्रतिनियतेन तेन तेन रूपेणातो विजातीयद्वैतस्याप्यभावाच्छुद्धाद्वयसिद्धिरित्यर्थ इति' सन्दर्भे दूपितत्वेन, प्रयोजकहेतुत्वाभावात् । व्याख्यान एवेति नान्यत्रेत्येवकारः । तदु अधेति । विदिताविदितोभयभिन्नत्वमन्यदेवेत्यत्र भिन्नार्थ-कान्यशब्दप्रयोगात् । भिन्नवाचकपदसत्त्वाविशेषनिपेधवाचकपदाभावादेवकारः । विशेषानिति । द्विती-यान्तम् । अथेति पदार्थभिन्नप्रक्रमे । अन्यत्वादीति । आदिना विदितत्वाविदितत्वे । मुखमुपायः । निपेधतीति । विदितादन्यत् अविदितादन्यदित्युक्ते विदिताविदितप्रतियोगिकभेदवत्प्रतीतेः विदित-त्वाविदितत्वरूपसामान्यधर्मनिषेध इति निषेधतीत्यर्थः । एवेति । प्रक्षालनपङ्गन्यायात् । अतिवि-रोधित । तत्थ्यसर्वानुभूपदिवरोधप्रसङ्गादित्यर्थः । वागादीति । आदिना मनः । एवकारोऽन्यस्य सविशेषत्वस्य योगन्यवच्छेदकः । नत् निर्विशेषत्वं वदतीत्यर्थः । किञ्च । अनिरुक्तेति । निरुक्तत्वे प्राप्तेऽनिरुक्तत्वं विरुद्धधर्माधारत्वार्थम् । तद्बद्धाक्प्राप्यत्वे प्राप्ते वाङ्किवृत्तिर्विरुद्धधर्माधारत्वार्थमित्य-निरुक्तश्रतिसमानार्थमित्यर्थः । प्रागेवेति । अवचनेति । वचनेनोवाचेति प्राप्ते अवचनेनोवाचेति विरुद्धधर्माश्रयत्वाय । अवचनेन वचनविरुद्धवचनेन । परस्परं विरुद्धवचनेनेति यावत् । विरोधो नजर्थ इति । अत एवकारः । विरुद्धधर्माणामन्याभिर्निश्चयात् । एचेति । नत्वलौकिकसर्वधर्मराहि-त्यमुपशान्तत्वसिद्धिरपेक्षत इत्यर्थः । उपशान्तत्वं त्वेवम् । बाष्किलना च राद्धः पृष्टः सन् 'अवचनेनैव ब्रह्म प्रोवाचे'ति श्र्यते 'स होवाचाधीहि भगवो ब्रह्मेति । स तृष्णींवभूव, तं ह द्वितीये तृतीये वा वचन उवाच ऋमः खल त्वं न विजानासि उपशान्तोऽयमात्मे'ति । स ह बाष्किलिई प्रसिद्धः । हे भगवन् पृष्टः सः पृष्टः । तं तृष्णींभूतं पृष्टं प्रति द्वितीय इति । प्रश्ने वचने, पृष्ट उवाच, क्रमः क्रमेण । सुपांसः । हे खल, त्वं तु ब्रह्म न विजानासि, उपशान्तः लौकिकसर्वधर्मरहितः । यथा शान्तो विह्नर्भ-स्मात्मा । द्याकृतेति । लक्षणया सदसदर्थयोः । एवेति । समाकर्षाधिकरणादेवकारोयम् । तत्र शब्दाः स्वार्थात्प्रच्याच्यन्त इति । लौकिकेति । लौकिकसर्वधर्मनिषेधपरम् । श्रुत्येकवाक्यतासम्भवादेवकारः । इत्यग्रिमेति । अठौकिकसर्वधर्माणां सर्वतः पाणिपादान्तत्वादीनां बोधकेन । तथेति । ठौकिकनिषे-धपरत्वेन निश्चयात् । सर्वत इति । आदिना सर्वतोक्षिशिरोमुखत्वम् । तञ्जैबेति । वाक्य एव, नलन्यत्र, 'नैवं मां द्रष्टुमईसी'त्यंशेन स्फुटतीत्यर्थः । न सार्वोत्म्येति । परिच्छेदेन सर्वात्मत्वधर्म-बाधकम् । एतादृशधर्मीपादानं जीवपरत्वेन प्रतीतानां ब्रह्मपरत्वप्रतिपादनाय । अत इति । सार्वा-

श्वद्धिह्यासस्त्रे जलश्वद्धिह्यासाभ्यां प्रतिविम्बश्वद्धिह्यासकथनमपि तथा। भ्यसि स्वल्पेपि च जले स्योदिप्रतिविम्बस्य तुल्यताया एव प्रहणात् । अतोत्राकाश्वद्यान्तेन धर्माणामौपाधिकत्वसमर्थन-मेव युक्तम्, न तु जलस्र्यद्यान्तसमर्थनमित्यवधेयम्।

यत्तु भामत्यामेतत्तात्पर्यम्रक्तम् । उपाधिजनितस्य रूपस्य पारमार्थिकत्वे ब्रह्मणः परिणामिभावः । स च प्राक्त्रतिपिद्ध इत्यपारमार्थिको ब्रह्मण्यध्यस्त इति । निर्विशेषप्रतिपादनार्थत्वाच्छुतीनाम् । सिवशेषतायामपि मधुविद्यायां 'यश्रायमस्यां पृथिव्या'मित्यादिभिर्वह्मककृत्वप्रतिपादनपर्यवसानात् ।
नानात्वस्य प्रमाणान्तरसिद्धत्वेनानुवाद्यत्वादेकत्वस्य चानधिगतेविधेयत्वोपपत्तेः । भेददर्शनिन्द्या च साक्षाद्भ्यसीभिः श्रुतिभिरभेदप्रतिपादनात् । आकारवद्मक्षविषयाणां च कासाश्चिच्छुतीनाम्रपासनापरत्वम्, तच्चासित वाधकेऽन्यपराद्वचनात् प्रतीयमानमि गृद्यते । यथा देवतानां
विग्रहवन्त्वम् । सन्ति चात्र साक्षाद्वैतापवादेनाद्वैतप्रतिपादनपराः श्रुतशः । कासाश्चिच
रिक्षः ।

त्म्यात् । परस्याक्षरात्परस्य प्रतिषेधेनैव निर्विशेषं ब्रह्म प्रतिपाद्यत इतिव्याख्यानमपि तथा नाम शिथिलम् । एवेति । प्रत्यक्षादेवकारः । अतोत्रेति । भूयसि खल्पेपि च जले सूर्यादिप्रतिविम्बस्य तुल्यतायाः । आकारोति । घटाकाशः खल्पः, गृहाकाशो महान् इत्येवमाकाश्रदृष्टान्तेन घटीयाकाश-गृह्याकाशत्वादिधर्मवत् . त्रह्यधर्माणां सर्वकर्मत्वसर्वकामत्वादीनां मायिकधर्मत्वमौपाधिकत्वं तत्समर्थन-मित्यर्थः । स्वयं परमार्थतोऽविकृतमेकरूपमिति । एवेति । एतद्यवच्छेद्यमाहुः न त्विति । अम्बुव-त्स्त्रेण दृष्टान्तस्यायुक्तत्वमुक्त्वा वृद्धिहासस्त्रेण च जलसूर्यदृष्टान्तसमर्थनम् । एतत्तात्पर्यमिति । जलसूर्यदृष्टान्ततात्पर्यम् । प्रागिति । अरूपवतसूत्रे । अपारमार्थिक इति । मायिकः । सविद्योषेति । सविशेषपरतायाम् । विरुद्धधर्माधारप्रतिपादनपरत्वमस्त्वित्याशङ्काहः एकत्वेति । मूर्तामूर्तबाह्यणे निषेधशेषत्वेन प्रतियोगिमूर्तामूर्तनिरूपणेप्यारोपापवादादाहुः एकत्वाङ्गेति । एवेति । प्रतियोगिनोऽ-भावशेषत्वम् , न त्वभावस्य प्रतियोगिशेषत्वमित्येवकारः । किञ्च । नानात्वस्येति । प्रमाणान्तरेति । प्रसक्षेण सिद्धत्वेन । सिद्धस्य कथनमनुवाद इत्यनुवाद्यतात् । अनिधिगनेरिति । लोके बोध्यम् । तथाच लोकेऽनिधगतार्थगन्तृत्वरूपप्रमाणस्थैकत्वात्मकांशे सत्त्वादनूद्यांशस्यार्थवादत्वान्निविशेषप्रतिपादने पर्यवसानमिति भावः । भेदेति । 'मृत्योः स मृत्युमाप्त्रोति य इह नानेव पश्यती'ति भेददर्शननिन्दया । श्चितिभिरिति । 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाम्'दित्यादिभिः । आकारवदिति । 'चतुष्पाद्वह्ये'त्यादीनाम् । तचेति । उपासनापरत्वं च असित बाधके उपदेशादिपरत्वरूपे अन्यपराद्वचनादुपदेशादिपरा'दैतदा-त्म्यमिदं सर्वं तत्सत्यं स आत्मा तत्त्वमिस श्वेतकेतो' इत्येकादशपदात्, यद्वा पञ्चपदात् वाक्यात् । जीवात्मैक्यपरमपीदम् । तथाच नेद्मुपासनापरम् । उपदेशपरत्वस्य ऐक्यपरत्वस्य च बाधकस्य सत्त्वात् । यत्र 'सर्वे खल्विदं ब्रह्म तज्जलिति शान्त उपासीत' 'आत्मेखेवोपासीते'त्यादौ त बाधकाभावः. अन्यपरवचनाभावात् । किञ्चोभयत्र प्रतीयमानः शक्यार्थोपि गृह्यते । सामान्ये नपुंसकम् । प्रतीय-मानिमिति । देवताविग्रहश्चितिः पूर्वतत्रेऽस्ति । तत्र प्रतीयमानं विग्रहवत्त्वम् । दातदा इति । यथा 'मृत्योः स मृत्युमाप्तोति य इह नानेव पश्यती'ति 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवामृत्तत्केन कं पश्ये'दित्यादि । श्चतयः शतं व्याख्यानद्वारा श्वतीर्ददातीति शतशः सन्ति । कासाश्चिदिति । 'आत्मेत्येवोपासीत' 'आत्मानं स्रोकमुपासीत' 'तज्जठानिति शान्त उपासीत'इत्यादीनां कर्मकर्तृरूपेण द्वैताभिधायिनीनाम् । ब्र॰ स्० र० २१

द्वेताभिधायिनीनां तत्प्रलयपरत्वम् । तसान्निर्विशेषमेकरूपं चैतन्यैकरसं सत् ब्रह्म परमार्थतः। विशेषाश्च सर्वगन्धत्ववामनीत्वादय उपाधिवशाद्सता इति सिद्धमिति।

तद्प्यसङ्गतमेव । ब्रह्मणः परिणामिभावस्य श्रुतिषु स्रत्रेषु च प्रतिषेधादर्शनात् । 'बहु सां प्रजावेये'ति, 'स आत्मानं स्वयमकुरुते'त्यादिश्रुतिषु, 'आत्मकृतेः परिणामा'दित्यादिषु स्त्रेषु च तिद्वपरितस्य विधानस्येव दर्शनाच । नच वाचारम्भणवाक्यं विकारस्य वाङ्मात्रताकथनमुखेन तद्मावमेव वोधयत् प्रतिपेधतीति शक्यवचनम् । तत्र तत्कथनमुखेन कारणाभिन्नत्ववोधनस्येव भग्नतता स्त्रकारेणाद्यतया स्वयमन्यथादर्तुमयुक्तत्वात् । तदनाद्यादरे तु 'वाचारम्भणं विकारो मृत्तिकेव सत्य'मित्येतावतेव चारिताध्येन, इतिशब्दनामधेयपदयोवेंयध्यस्य दुर्वारत्वमित्यादिकं तदनन्यत्वस्त्रभाष्यविभाग एव विद्यतमिति न पुनः प्रपश्च्यते । अतो निर्विशेषप्रतिपादनार्थत्वं यच्छुतीनामङ्गीकृतम्, तदप्यभिमानमात्रमेवेति प्रागेवोपपादितम् । एकत्वनानात्वयोरेकत्रत्रासम्भवस्तु 'इदं सर्व यदयमात्मा' 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्ता'दित्यादिश्चितिभिरेवोदन्त इति तस्य निर्विशेपतासाधनादरः श्चितप्रदेष । एकत्वाङ्गत्वेन नानात्वप्रतिपादनं त्विष्टमेव, परन्तु तन्न नानात्वस्यापोद्यत्वाय, अपि त्वभेदस्य भेदविरुद्धसम्पत्त्ववोधनायेत्यप्यक्तपूर्वम्। नानात्वस्य प्रमाणान्तरसिद्धत्वं तु लोकिकस्यव, न तु ब्रह्मधर्मभूतस्यकत्वाविरोधिनः। ताद्दशस्य मानात्वस्य प्रमाणान्तरसिद्धत्वं तु लोकिकस्यव, न तु ब्रह्मधर्मभूतस्यकत्वाविरोधिनः। ताद्दशस्य

अन्येति । चक्षुरवेद्यत्वात् । तथाच नार्थवादत्वमिति भावः । तस्येति । नानात्वस्य । 'तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मण' इति श्रुत्या तस्य भेदस्य प्रलयपरत्वम् । 'प्रज्ञां कुर्वीते'त्यस्य दिशमात्रं ब्रह्म कुर्यात्प्रपञ्चप्रविलायनेनेत्यर्थात् । उपाधीत्यादि । अन्यत्राप्रसिद्धानामध्य-स्तत्वं भ्रमात् । इत्यादिष्टिचति । सूत्राणि तु समन्वयादित्यादीनि द्रष्टव्यानि । तद्विपरीतस्य श्रतिषेधविपरीतस्य । एचेति । श्रतिपेधयोगव्यवच्छेदक एवेति । तद्भाचमेवेति । परिणामिभावस्य प्रतिषेधम् । एवकारोऽन्ययोगव्यवच्छेदकः । प्रतीषेधतीति । त्रह्मणः परिणामिभावं प्रतिषेधति । एचेति । खसिद्धान्तभाष्यादेवकारः । तदिति । भाष्यम् । तद्नन्येति । विभागो व्याख्यानम् । एवकारोऽन्ययोगव्यवच्छेदकः । एवेति । नतु युक्तयन्तरद्षणेन प्राप्तम् । प्रागेवेति । तदनन्यत्वा-धिकरणे । एवकारोऽधिकरणान्तरयोगव्यवच्छेदकः । एवोदस्त इति । निर्धारणेनोदस्तः । एकात्मत्व-विधानेन तमःपरत्वेन चोदस्तः । अतिभेति । श्रुतीनामक्षरमात्रान्यथाऽप्रतिपादकत्वेन विरुद्धधर्मा-श्रयत्वे लोकविरोधात्रद्वेषः, आलोचनयुत्तयभावात्, दुरूहे जिज्ञासोदयात् । अनुभवादेवकारः । इष्ट-मेवेति । नानात्वं विना सात्त्विकज्ञानेनैकत्वज्ञानानुदयादिष्टम् । एवेति । एकत्वस्याष्टादशाध्यायगी-तयोपबृंहणादेवकारः । विरुद्धधर्माधारप्रकरणादाहुः परन्तित्वति । तन्नेति । एकत्वं न । अभेदस्य एकत्वस्य भेदो नानात्वं तद्विरुद्धत्वसम्पत्त्वबोधनाय । पूर्वमिति । प्रकाशाश्रयवतसूत्रे । प्रमाणान्तरेति । प्रसक्षसिद्धत्वम् । एवकारव्यवच्छेद्यमाहुः नित्विति । तादृशस्येति । नानात्वस्य । तादृशशब्दो रूढः । अवयवार्थी नास्ति। कुत्र रूढ इति चेत् । तत्पूर्वीक्तमेकत्वाविरोधित्वं दृश्यते यत्र तत्र।योग इति चेत्, वैदिकेस्तु, तल्लोके रूढ्यर्थं गृह्यते । योगस्तु तमिवेमं पश्यन्ति जना इति । बहुव्रीहिप्रसङ्ग इति चेत्,

<sup>9.</sup> मुद्रितमामलामध्यस्ता इति पाठ उपलम्यते, श्रीहस्ताक्षरपुस्तके तथैव कैश्वित् शोधित, तथापि भाष्यप्रकाशका-राणा त्वयमेव पाठ संमत इति 'विशेषाणामस्तते' तिफिक्किया प्रतिभाति, अतो यथोपलब्ध एव पाठोत्राहत इति । खार-स्यस्य तस्मिनेव रक्षणादिति ।

खरूपान्तःपातितया श्रुत्येकगम्यत्वेनान्यावेद्यत्वात् । अतस्तस्यानुवाद्यताङ्गीकारोपि स्वमनस्तोषणा-यैवालम्, न तु व्याख्येयसमर्थनाय । भेदद्र्यनिनिन्दा तु घटपटादिवत् तान्विकभेदद्र्यनपरा, न त्वैच्छिकतत्परा । अन्यथा 'इव'शब्दवैयध्येप्रसङ्गादित्यपि 'अपिचेवमेक' इति स्त्रव्याख्यान एव द्शितमिति न तयापि विशेषप्रतिषेधसिद्धिः । साक्षाद्वैतापवादेनाद्वैतप्रतिपादनपरत्वमपि श्रुतीना-मस्तद्रीत्या, न तु युष्मद्रीत्येत्युपासनापराभ्योपि देवताविग्रहवद्भक्षण आकारादिग्रहणेपि न किश्चि-द्वाधकम् । अतो विशेषाणां नास्तता, अपि तु निविशेषमात्राभ्युपगनदणामेवास्ततेति बोध्यम् ।

यत्पुनः, प्रकृतैतावत्स्वत्रमारभ्य नवस्त्रमधिकरणम् । तत्र त्वारम्भ एव दे वा व ब्रह्मणो रूपे इति मूर्तामृर्तब्राह्मणं विषयवाक्यत्वेनोपन्यस्य, तच्च व्याख्याय, 'नेति नेती'ति निपेधस्य किं रूपद्वयं ब्रह्म च विषयः, उत रूपद्वयमेव वा, ब्रह्मैव वेति सन्देहे, नञ्द्वयाद्व्यद्वयं ब्रह्म च, अथवा ब्रह्मणः प्रमाणान्तरागोचरत्वाद्वह्मैव वा विषय इति पूर्वपक्षे, रूपद्वयमेव निषध्यते, न ब्रह्म, रूपब्रह्मणोनिंपेधे शून्यवाद्प्रसङ्गात् । 'ब्रह्म ते ब्रवाणी'त्युपक्रमस्य 'असन्नेव स भवती'ति निन्दायाः 'अस्तीत्येवोपलब्धच्य' इत्यवधारणस्य च विरोधेन तिन्नपेधस्यानुपपन्नत्वात् सर्ववेदान्तकोपप्रसङ्गाच । तसाद्व्यद्वयं प्रतिपेधति, ब्रह्म तु परिश्चिनष्टीति । तदेतदाह । प्रकृतैतावन्त्वं हि प्रतिपेधति । प्रकृतं यदेतावता परिच्छिन्नं मूर्तामृर्तलक्षणं ब्रह्मणो रूपं तदेष शब्दः प्रतिपेधति । तद्वि प्रकृतम् । प्रपश्चितं च पूर्वसिन् ग्रन्थे अधिदैवतमध्यात्मं च । तज्जनितं च वासनालक्षणम-

तत् दश्यत इति पदद्वयं तादश इति प्रयोगे यत्रेति तु स्पष्टार्थम् । स्वस्तपान्तरिति । 'अविभक्तं च मूतेषु विभक्तमिव च स्थित'मिति गीतायाः । तोषणायैवेति । 'नमःस्वस्तिस्वाहास्वधाऽठंवषद्योगाचे'ति सुत्रेणालंयोगे चतुर्थी । व्याख्येयेति । नानात्वापनोदेनैकत्वसमर्थनाय । अतो विरुद्धधर्माधारत्वमर्थ-वादत्वाभावात्सुस्थिरमिति भावः । ननूक्ताया भेददर्शननिन्दायास्तादृशेष्ववतारात्स्वरूपान्तःपातित्वं कथिमिति चेत् , तत्राहः भेद्दर्शनेति । घटपटेति । घटपटयोः कुड्यकुस्लयोरिव । षष्ठधन्ताद्वतिः । इवराब्देति । 'य इह नानेव पश्यती'त्यत्रेवशब्दः । एवेति । नत्वन्यत्रेत्यर्थः । द्विति।मिति । इस्यनेन प्रकारेण । **नया** भेदनिन्दया । विद्योषेति । स्वरूपान्तःपातिनानात्वरूपविशेषप्रतिषेधसिद्धः । असाद्रीत्येति । विरुद्धधर्मप्रतिपादनरीत्या । युष्मद्रीत्येति । आरोपापवादसङ्गत्या । आकारेति । आदिनोपासना । शक्यार्थत्वेनाकाराणासुपासनानां च ग्रहणम् । विशेषाणामिति । सर्वकर्मसर्व-कामत्वादीनाम् । एवेति । एकदेशिमतादरणेनास्तता । तादृशमनोभावेन वागस्तात् । एवेति । ब्रह्मयोगन्यवच्छेदकः । ब्रह्मैचेति । रूपद्वयन्यवच्छेदकैवकारः । सर्वचेदान्तेति । वेदान्तेषु प्रवृत्य-भावात्कोपः । शून्यवादे फलाभावात् । परीति । परिशेषं करोति । शब्द इति । नज्शब्दः । पूर्वस्मिन्निति । मूर्तामूर्तप्रतिपादनोत्तरग्रन्थे । चेति । प्रकृतमित्यन्वयः । 'इत्यधिदैवतम्' । 'अथा-ध्यात्म'मिति श्रुतिभ्याम् । तज्जनित्तमिति । अमूर्तजनितम् । मूर्तस्य तु एष तपित स रसः । वासना-त्यक्तपूर्वापरानुसन्धानं पदार्थादानम् । अमूर्तेति । अमूर्तस्य वासनारूपरसभूतो यः पुरुषस्तस्य प्रति-पादको यः शब्दः तेनोदितमुक्तम् । उपादेये वासनाशब्दो लाक्षणिकः । तस्थैतस्यामूर्तस्य । 'एतस्या-मृतस्वेतस्य श्वितस्वेतस्येव सत्यस्वेव रसो य एष एतस्मिन्मण्डले पुरुषरूपस्यस्य ह्येष रस इत्यधिदैवतं मिति श्रुतिः । त्यस्य सत्यपदैकदेशस्य त्याक्षरार्थस्येत्यर्थः । य एतस्मिन्मण्डले पुरुषः कारणौत्मको हिरण्यगर्भौ

१. तत्त्वात्मक.।

परं रूपममृतिरसभृतपुरुपशब्दोदितं लिङ्जात्मन्यपाश्रयं माहारजनाद्युपमामिदिशितम् । तदेतत् सप्रपश्चं ब्रह्मणो रूपं सिबिहितावलम्बनेनेतिकरणेन प्रतिपेधकंनञ् प्रत्युपनीयत इति गम्यते । ब्रह्म तु रूपविशेपणत्वेन पष्ट्या निर्दिष्टं पूर्विश्चिन् प्रन्थे, न तु स्वप्रधानत्वेन । प्रपिश्चते च रूपद्वये रूपवतः स्वरूपजिज्ञासायामिद्युपक्रान्तं 'अधात आदेशो नेति नेती'ति । तत्र कल्पितरूपप्रत्यास्यान्नेन ब्रह्मणः स्वरूपवेदनमिदिमिति निर्णायते । नच स्वरूपद्वयं स्वयमेवोक्त्वा स्वयमेव निषेधे 'प्रक्षान्तनाद्वि पङ्कस्थे'ति न्यायेनाकथनमेव युक्तं स्थादिति शङ्क्ष्यम् । एतस्य रूपद्वयस्य लोकप्रसिद्धस्य ब्रह्मणि कल्पितत्वेन प्रतिपेध्यत्वाय शुद्धब्रह्मस्वरूपप्रतिपादनाय च तत्परामर्शेन कथनस्य युक्तन्तात् । द्वौ चैतौ निपेधौ यथासंख्यं मूर्तामूर्ते प्रतिपेधतः । यद्वा । पूर्वप्रतिपेधो भूतराशि निषेधित, उत्तरस्तु वासनाराशिम् । अथवा, 'नेति नेती'ति वीप्सा । तत्र 'इती'ति याविकश्चिद्वन्त्रेक्ष्यते, तत्सर्व 'ने'त्यनेन निपिध्यते । परिगणितिनपेथे हि कियमाणे यदि नैतद्वह्म, किमन्यत् ब्रह्म भवे-दिति जिज्ञासा स्थात् । वीप्सायां तु सत्यां समस्तविपयजातस्य प्रतिपेधात् अविपयः प्रत्यगातमा रिक्षः।

विराडात्मा एतचाधिदैविककारणात्मकस्य ब्रह्मणो रूपम् । निश्रयपूर्वकं पुनराह त्यस्य स्रोष इति । त्यमित्युक्तस्य हि निश्चयेन एप रसः रसज्ञब्दप्रतिपाद्यः सारः वासनेत्यावृक्तिः । एवमुक्तमाधिदैविकं विभागमुपसंहरति स्म अधिदैवतमिति । लिङ्गात्मेति । 'तस्य हैतस्य पुरुपस्य रूपम् । यथा माहारजनं वासो यथा पाण्डाविकं यथेन्द्रगोपो यथास्यचिर्यथा पुण्डरीकं यथा सकृद्धिद्युत र सकृद्भिद्यतेव ह वा अस्य श्रीभैवति य एवं वेदे'ति श्रुतिः । अत्र तस्याधिदैविकस्य ह एतस्याध्यात्मिकस्य लिङ्गपुरुषस्य आत्मनीत्यध्यात्मं तत्सम्बन्धिन इत्यर्थात् । मनसो वासनामयं रूपम् । यथा लोके महारजनं हरिद्रा तया रक्तं माहारजनं वासः वस्त्रम् । 'तेन रक्तं रागादि'ति स्त्रेणाण् । एवं स्र्यादिविषयसंयोगे सति । तादृशं रञ्जनाकार्मुत्पद्यते । तथा चावेरिदमाविकम् । ऊर्णादि यत्पाण्डुरम् । तथान्यद्वासनारूपं ठिङ्गस्य जायते । तथा चेन्द्रगोपः वर्षाकाठीनकीटविशेषः कौसुम्भवदलन्तरक्तो भवत्येवमेवास्य वासनारूपम् । यथाचाय्यचिंभीस्वरं भवति, तथा कचित्कस्यचिद्वासनारूपम् । यथाच पुण्डरीकं ग्रुभ्राम्भोजं तद्ददिप कचित्कस्यचिद्वासनारूपं भवति । यथाच सकृद्विद्युतं विद्योतनं सर्वतः प्रकाशकं भवति । यथा ज्ञानप्रकाशिववृद्ध्यपेक्षया कस्यचिद्धिरण्यगर्भादेवीसनारूपमुपजायते । सत्त्वा-दितारतम्यादित्यर्थः । चरमोक्तहिरण्यगर्भवासनारूपोपासनफलमाह सक्तदिति । एवं यथोक्तमत्यन्तं हिरण्यगर्भवासनारूपं यो वेद अस्योपासकस्य सक्वद्विद्यतेव विद्योतनिमव श्रीः शोभा स्यातिर्भवति । ह वै भवसेवेत्यर्थः । तदेतदुक्तं लिङ्कारभेत्यारभ्य द्शितमित्यन्तेन । 'अथात आदेशो नेति नेती'त्यसा अर्थमाह सदेसदिति । सन्निहितं मूर्तामूर्तं आध्यात्मिकमाधिदैविकं च तेषामवलम्बनं ग्राह्यं प्रतिपाद्यं यस्येतिकरणस्य तेन । प्रतिपेधकेति । प्रतिपेधकं नज् प्रतिपेधकनज् तं प्रति प्रतियोगितासम्बन्धेनो-पनीयते प्राप्यते । 'द्वे वा व ब्रह्मणो रूपे' इत्यत्राह ब्रह्म तिवति । ब्रह्मसम्बन्धिनी रूपे इति रूपविशे-षणत्वेन । यन्थे श्रुतौ । रूपवत इति । ब्रह्मणः । स्वयंभेवेति, नतु 'तदेषाभ्युक्ते'तिवदन्यमुखेन । एवमग्रेपि । प्रक्षालनेति । 'प्रक्षालनाद्धि पङ्कस्य द्रादस्पर्शनं वर'मितिन्यायेन । एचैति । कथन-योगव्यवच्छेदकः । परीति । परिगणितानां वस्तूनां मूर्तामूर्ताधिदैवताध्यात्मिकानां निषेधे । एतदिति । वासनामृतम् । अविषयः स्वयंप्रकाशः । 'प्रकृतैतावत्त्वं हि प्रतिषेधती'ति व्याकृत्य 'ततो ब्रवीति च

१ मूले रश्मौ च प्रतिषेधकनजिति पाठ , सुद्रितपुस्तके प्रतिषेधकनजिमिति ।

ब्रक्केति जिज्ञासा निवर्तते । तसात ब्रह्मणि कल्पितं प्रपश्चं प्रतिपेधति, ब्रह्म तु परिश्चिनधीति निर्णयः । किश्व । ततः प्रतिपेधात् 'भूयो त्रवीति' 'अन्यत् परमस्ती'ति । अभावावसाने हि निपेधे किमन्यत् परमस्तीति त्र्यात् । अतोपि व्रक्षेव परिश्विनष्टीति निर्णयः । तत्रैपा श्रुत्यक्षरयोजना । नेति नेतीति त्रह्मादिश्य तमेवादेशं पुनर्निर्वक्ति । नेति नेतीत्यस्य कोर्थः । न ह्येतसाद्वह्मणो व्यति-रिक्तमस्तीत्यतो नेतीत्युच्यते, न पुनः खयमेव नास्तीत्यर्थः । तच दर्शयति 'अन्यत् परमस्ती'ति । यदा पुनः श्रुत्यक्षराण्येवं योज्यन्ते, न होतसादिति नेति । न हि प्रपश्चनिषेधरूपादादेशनादन्यत परं ब्रह्मण आदेशनं नास्तीति, तदा 'ततो ब्रवीति च भूय' इत्येतन्नामधेयविषयं योजनीयम्। 'अथ नामधेयं सत्यस्य सत्य'मिति, 'प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्य'मिति हि त्रवीतीति । तच त्रक्षा-वसाने निषेध उपपद्यते । अभावावसाने तु किं 'सत्यस्य सत्य'मित्युच्येत । तसाद्वद्यावसानोऽयं निषेध इति स्त्रं न्याचकुः । तत् ब्रह्मास्त चेत्, कृतो न गृह्यते इति शङ्कायां तदन्यक्तसूत्रम्, तस्य च, 'न चक्षुषा गृह्यते,' 'स एष नेति नेत्यात्मा,' 'अगृह्यः', 'यदा ह्येवैष एत्सिक्षदृश्ये.' 'यत्तद-द्रश्यमग्राह्मम्, 'अन्यक्तोऽयमचिनत्योऽय'मिति विषयवाक्यानि धृत्वा, सर्वसाक्षित्वादनिनिद्रयग्रा-ह्यमिति व्याख्याय, 'अपि संराधन'स्त्रे भक्तिध्यानप्रणिधानाद्यनुष्ठानरूपसंराधनेन 'कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैक्षत्,' 'ज्ञानप्रसादेन विद्युद्धसत्त्व' इत्यादिश्चत्यनुरोधेन अन्यक्तस्यापि ब्रह्मणो दर्शन-मङ्गीकृत्य, ननु संराध्यसंराधकभावाभ्युपगमात् परेतरात्मनोरन्यत्वं स्थादिति शङ्कायां तिन्निषेधाय 'प्रकाशादिवचावेशेष्यं प्रकाशश्च कर्मण्यभ्यासा'दिति सत्रमवतार्य, यथा प्रकाशाकाशस्यीदयोङ्ग-लिकरकोदकादिषु कर्मस्याधिभृतेषु सविशेषा इवावभासन्ते, न च स्वाभाविकीमविशेषात्मतां जहति, एवम्रुपाधिनिमित्त एवायमात्मभेदः, स्वतस्त्वैकात्म्यमेव । तथाहि वेदान्तेष्वभ्यासेनासक्-जीवप्राज्ञयोरभेदः प्रतिपाद्यत इति व्याख्याय, 'अतोऽनन्तेन तथाहि लिङ्ग'मिति सूत्रं च अभे-दस्य स्वाभाविकत्वात् भेदस्य चाविद्याकृतत्वाद्विद्यया अविद्यां विषय जीवः परेणानन्तेन प्राज्ञे-नैक्यं गच्छति । तथाहि लिङ्गम् । 'स यो ह वैतत्परमं त्रक्ष वेद त्रक्षेत्र भवति, त्रक्षेत्र सन् त्रह्मा-प्येती'त्यादीनि व्याख्याय, खमतश्चद्धये तस्त्रिन्नेव संराध्यसंराधकभावे मतान्तरोपन्यासायाहिक्कण्ड-लादिस्त्रद्वयमित्येवं तदवतार्थ, 'ततस्तु तं पश्यते निष्कलं ध्यायमानः,' 'परातु परं प्ररूपसुपैति

#### रहिमः।

म्यं इति व्याकरोति स्म किञ्चेति । 'अन्यत्परमस्ती'ति श्रुतिस्तत्रत्या । अमावावसाने वासनावसाने प्यमावो वासनायामवसानं यस्य निषेधस्य तस्मिन्सित । ब्रूयादिति । किमः प्रश्ने प्रयोगात्प्रश्नं ब्र्यात् । अतोषीति । वीप्सया प्रतिषेधात् । तस्मेकेति । एतन्निर्वचनस्याप्रे दर्शनादेवकारः । श्रुतिस्तु 'नेति नेति नह्येतस्मादिति नेत्यन्यत्परमस्तीति प्रणा वै सत्यं तेषामेष सत्यंभिति । 'नह्येतस्मादिति' 'नेत्यन्यत्परमस्ती'ति द्वितीयपाटः । दृद्धियत्तीति । श्रुतिः । नामधेयविषयं यथा तथाहुः अधेत्यादि । तत्त इत्यस्यार्थः आनन्तयंऽथशब्दः । तदनन्तरम् । हिति चकारार्थः । बवीति भूयो बवीति । तन्हित । सत्यत्वम् । वीप्सापक्षे बह्यावसानं तस्मिन् । ब्रह्मण्यवसानं यस्य निषेधस्य तस्मिन्सत्युपपद्यते । सर्वेति । सर्वेषां साक्षित्वात् । इत्यादीति । 'ततस्तु तं परयते निष्कठं ध्यायमान' इति । परेति । परं च इतरात्मा चेति तयोः । प्रकादोति । आदिना चन्द्रः । अङ्गुरुतिति । आदिना आदर्शः । यथासंस्थमधिकरणानि । कर्मस्थिति । कर्मणीति सौत्रपदार्थः । अस्य विवरणमुपाधिष्विति रूत्या । स्मिवशेषा इति । विशेषा अङ्गुत्यादयः तैः सह समाना वा सविशेषाः । एचिति । 'मृत्योः स मृत्युमा-म्रोती'ति श्रेतेरेवित । ऐकात्म्यमेवित । 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मेवाम्'दिति श्रुतेरेवकारः । अभ्यासा-

दिव्यम्', 'यः सर्वाणि भूतान्यन्तरो यमयती'त्यादौ ध्यात्ध्येयत्वद्रष्ट्रद्रष्टव्यत्वाभ्यां गन्तृगन्तव्यत्वेन नियन्तृनियन्त्वयत्वेन च भेदो व्यपदिश्यते। 'तत्त्वमिरि' अहं ब्रह्मासि', 'एप त आत्मा सर्वान्तर एप त आत्मान्तर्याम्यस्त' इत्यभेदश्च। एवस्रभयव्यपदेशे सित यद्यभेद एकान्त एव गृह्यते, तदा भेदव्यपदेशो निरालम्बन एव स्थात्। अतो यथा अहिरित्यभेदः, कुण्डलाभोगप्रांशुत्वादीनिति भेदः, एविमहापि उभयव्यपदेशदर्शनादङ्गीकर्तव्यः। अथवा। यथा सौर्यः प्रकाशस्तदाश्रयश्च स्यों नात्यन्तिभन्नो, उभयोक्तोजस्त्वाविशेषात्, अथ च भेदव्यपदेशभाजो भवतः, एविमहापीतिव्याख्याय, ततः, पूर्ववद्वेत्यादिस्त्रद्वयं सिद्धान्तीयत्वेनाभिष्ठेत्य, यथा वा, 'प्रकाशादिवचावैशेष्य'मिति सत्रे पूर्वसुपन्यस्तं तथैवैतद्भवित्वर्महित । तथा सत्यविद्याकृतत्वाद्धन्यस्य विद्यया मोश्च उपपद्यते। यदि पुनः परमार्थत एव बद्धः कश्चिदात्माऽहिकुण्डलन्यायेन परमात्मनः संस्थानभृतः प्रकाशाश्रयन्यायेन वा एकदेशभूतोङ्गीकियते, तदा वन्यस्य पारमार्थिकत्वेन तिरस्कर्तुमशक्यत्वान्मोक्षशास्त्रवैयर्थ्यं स्थात् । श्रुतिश्च भेदाभेदौ न तुल्यवद्वयपदिशति, किन्त्वभेदं प्रतिपाद्यत्वेन निर्दिशति । भेदं तु पूर्वप्रसिद्धमेवानुवदत्यर्थान्तरविवश्वया। किश्च । 'नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टे'त्यादिना चेतनान्तरं निपेधति, 'अथात आदेशो ने'ति, 'तदेतद्वद्धापूर्वमनपर'मित्यादिना च प्रपश्चम् । अतोऽन्यित्यरणाद्वसमात्रपरिशेपणाच 'प्रकाशादिवचावेशव्य'मितिस्त्रोक्त एव सिद्धान्त इत्याद्वः। ।

तदसङ्गतम् । तद्रीतिके प्रथमसत्रव्याख्याने मूर्तामूर्तप्रतिपेधस्य 'प्रकृतं प्रतिपेधती'त्येताव-तैव सिद्धेरेतावन्त्वमित्यस्य, एतावन्त्वपदादरे च प्रकृतपदस्य वैयर्थ्यप्रसक्तेर्दुर्निवारत्वात् । एताव-न्त्वमिति त्वप्रत्ययस्य मावेऽजुशिष्टत्वेन एतावता परिच्छित्रस्य मूर्तामूर्तलक्षणरूपद्वयस्य तेन पदे-नालाभात् । त्वस्य पष्ठचन्तादजुशिष्टत्वेन तृतीयान्तादभवनेनापि तथात्वाच । अथ तन्न विग्रहवा-क्यम्, किन्त्वर्थमात्रकथनमित्युच्यते, तदापि रूपद्वयात्मकस्य सर्वस्य प्रपश्चस्य परिच्छिन्नान्तर्निवे-रिक्षमः ।

दिति सौत्रं पदं व्याकरोति स्म तथाहीति । अविद्यां विध्येत्यावरणभङ्गः । तद्वतार्येति । स्त्रह्य-मवतार्य । एवेति । आठम्बनयोगव्यवच्छेदकः । अतो यथेति । रच्चरहिरत्यमेदः । अद्देः कुण्डलमा-मोगो रच्चः । प्रगतः अंद्युः प्रांद्युः तत्त्वम् । उम्मयेति । भदाभेदव्यपदेशदर्शनात् । प्रकाशाश्रयसूत्रव्याख्यानसाद्घः अथवेति । भद्वयपेति । सूर्यस्य प्रकाश इति प्रयोगादिति भावः । अभिप्रेत्येति । इत्याहुरित्यनेनान्वेति । कयं सिद्धान्तत्वेनाभिप्रेतत्वमित्यतः पूर्वसूत्रीयभाष्यं प्रक्षिपन्ति स्म यथा वेति । इती पूर्वं तस्मिन्सूत्र उपन्यस्तमितियोजना । एतदिति त्रह्म । वन्धस्य भेदस्य । मोक्षोऽभेद उपपद्यते । संस्थानेति । ध्यातृध्येयादिभावात्त्या । एकदेश्वाति । भदव्यपदेशमाक्त्वपक्षे त्रह्मण एकदेशभूतः । भेदं तिवति । ध्यातृध्येयभावाद्भेदं तु पूर्वं अविद्यावस्थायां प्रसिद्धम् । एवेति । सार्वित्रकत्वादेवेति । अन्विति । सिद्धस्य कथनमनुवादः । अर्थोऽभेदः अन्योर्थः भेदः अर्थान्तरं तस्य विवक्षया । प्रतिषेधसूत्रार्थमादुः किञ्चेति । एवेति । अपिसंराधनसूत्रोक्तस्य सिद्धान्तत्त्योगव्यवच्छेदकैवकारः । ननु प्रकृतं मूर्तामूर्तं एतावत्त्वं यत्पदं इत्येवमेतावत्त्वपदादरे तस्य तद्धाच्यत्वे लक्षणायाः कचित् सिद्धत्वेनादोषाद्वणान्तरमादुः प्रकृत्तपदस्येति । मूर्तामूर्तेति । भावप्रत्ययरितस्य । तेनेति । भावप्रत्ययसिति । तृतीयान्तादिति । एतावता मूर्तामूर्तेन भावः प्रकृतजन्यवोधे प्रकारः एतावत्त्वम् । प्रकृतेन मूर्तामूर्तेन विशेषणेन जन्यो नेति नेतीत्युक्तन्नह्मविशेष्यक्वोधः तत्र प्रकारः । तथात्वादिति ।

तेन परेनालाभात् । अथेति । भिन्नप्रक्रमे । तत् एतावत्ताभावः । तदि सव्ययात् । एतावतोर्भाव

शादेतावतेत्वत्राभित्रेतस्य परिच्छेदकस्यालाभेनासङ्गतिः । नच लौकिकप्रमाणमेव तथेति वाच्यम् । जन्मादिस्त्रव्याख्याने 'मनसाप्यचिन्त्यरचनारूपसे'ति स्रोक्तस्य प्रपश्चविशेषणस्य विरोधेन तथा वक्तमशक्यत्वाच । किञ्च, अत्र मृतीमृते रूपद्वयं यत्प्रकृतत्वेन विवक्षितं तत्प्राधान्यमालम्ब्य । तत् तस्य किं स्वेन रूपेण ब्राह्मरूपत्वेन वा । नाद्यः । ब्रह्मणो रूपे इति विशेषणवैयथ्येष्रसङ्गात । द्वितीये त ब्रह्मण एव प्राधान्यम् । ब्रह्मपरिचायनार्थमेव रूपद्वयस्य कथनात् । ब्रह्मण एवात्रोपदे-इयत्वाच । नच सम्बन्धषष्टचन्तपदेन वोधनाद्धक्षणोऽप्राधान्यमिति युक्तम् । 'राहोः शिर' इति-वद्मेदेपि पष्टीभवनेन सम्बन्धपष्टचा प्राधान्यावाधात् । 'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वा'नित्यत्र स्वयम-प्यभेदे पष्ट्याः स्वीकृतत्वात् । कार्ये कारणानन्यत्वस्य भगवता स्त्रकारेणोक्ततया 'द्वे वा व ब्रह्मणो रूपे' इत्यत्र ब्रह्माभिन्ने रूपे इत्यर्थस्य वक्तुमुचितत्वाच । अतो ब्रह्मणः प्राधान्यस्याविधा-तात 'ब्रह्म ते ब्रवाणी'ति वाक्योपन्यासेन स्वयमेवोपकान्तत्वाङ्गीकाराद्ग्रे उपदेश्यत्वाच ब्रह्मणः प्रकृतत्वसिद्धौ तसिन्नेतावन्वं परिच्छिन्नत्वं प्रतिषेधतीत्येव व्याख्यातव्यम् । एतावच्छब्दस्य परि-च्छिन्नवाचकतायाः प्रसिद्धत्वात् । तथाच मूर्तामूर्तमात्रत्वं त्रक्षणि नास्तीत्यर्थः सिध्यति, न त प्रकृतं यदेतावता परिच्छिन्नमिति सिध्यति । एवञ्च, 'नेति नेती'ति श्रुतिन्याख्याने नज्रद्वयेन यथा-संख्यं मूर्तामृतिनिपेधे वासनाशेषात् तदिहाय भृतराशिवासनाराश्योर्निपेधाङ्गीकारे परिगणितनि-षेघेन, यदि नेदं ब्रह्म, किमन्यद्वह्मेति शङ्कापत्तेस्तदपि विहाय वीप्सया यावद्विषयजातनिपेधी यदङ्गीकृतः, सोपि तथा । भूतराशिनिषेधे कैम्रतिकादेव वासनाराशिनिषेधसम्भवेन तदर्थ निषे-धापेक्षाभावात् । त्यक्ते यथासंख्ये वासनानिषेधावतारकप्रमाणाभावात्, वासनाया अनुक्तत्वेन तिन्नेषेधस्याप्ययुक्तत्वाच । अत एव न याविन्नेषेघोपि युक्तः ।

यद्पि 'न ह्येतसा'दिति 'नेत्यन्यत् परमस्ती'त्यस्य योजनाद्वयम् । तत्र प्रथमयोजनायां निषेध-वीप्सया ब्रह्मन्यतिरिक्ताभाव उच्यते, न पुनर्ब्रह्माभावः, तदेव दर्शयति'अन्यत्परमस्ती'ति व्याख्यातम् । रिक्मः ।

एतावत्त्वमिति षष्ठचन्तविग्रहीतस्यार्थमात्रकथनम् । अभीति । अभेदसंसर्गेणामिप्रेतस्य मूर्तामूर्तेरूपस्य परिच्छेदकस्यालाभेन एकस्य परिच्छेदकपरिच्छिन्नभावायोगात् परिच्छिन्नपरिच्छेदकभावासंगतिरित्यंः । लौकिकिति । याद्यपरिच्छेदकेन मूर्तामूर्तेन याद्यं मूर्तामूर्तं परिच्छिन्नमिति लौकिकप्रमाणं चक्कुरादि तदैव नतु अलौकिकं प्रमाणं तथा संगतिप्रयोजकम् । भाष्ये प्रकृते ब्रह्मणि यदेतावत्त्वं लौकिकप्रमवत्त्वं तत्समर्थयितुमाहुः किञ्च, अन्नेति । प्राधान्येति । मूर्तामूर्त्योः प्राधान्यमालम्ब्य तत्तस्य प्राधान्यं तस्य मूर्तामूर्तस्य । स्वेन मूर्तामूर्तस्य । ब्राह्मण्ण) इति । मूर्तामूर्तव्राह्मणमिति ब्रह्मसम्बन्धिविशेषणरूपत्वेन । विशेषणस्य ब्रह्मणो वैयर्थ्यप्रसङ्गात् । ब्रह्मण एवति । नतु मूर्तामूर्त्योरिति मूर्तामूर्तान्ययोगव्यवच्छेदक एवति । एवति । प्रसिद्धेरेवकारः । ब्रह्मण एवति । द्वे वा व ब्रह्मणो रूपे इत्युपकमात् । 'तेषामेष सत्य'मित्युपसंहाराचैवकारः । स्वयमिति । श्रुत्या । तदनन्यत्वसूत्रकारेण । ब्रह्म ते ब्रवाणीत्यादि । तथाच तद्वाच्यं प्रकृतसूत्रस्थम् । 'ब्रह्म ते ब्रवाणी'त्याद्यपक्रमिवरोधात् । 'असन्नेव स भवति असद्रह्मिति । स्वतिधियतेति व्याख्येयम् । अयोगव्यवच्छेदक एवकारः । एताचतेति । परिच्छिन्नत्वे धर्मेण परिच्छिन्नं ब्रह्मेत्यं । त्यक्त इति । वासनानिषेधापेक्षामावात्त्यक्ते द्वितीयपक्षोक्ते यथासंख्ये । यद्वा । पूर्वप्रतिषेधो मूत्राशिं निषेधत्युत्तरस्तु वासनाराशिमिति । अत्र एवति । मूत्राशिनिषेवे कैमुर्ति । केमुर्ति । मूत्राशिनिषेवे कैमुर्ति । क्रिवर्ति । मूत्राशिनिषेवे कैमुर्ति । स्वराशिने

तद्पि तथा । त्रस्रव्यतिरिक्तनिपेधोत्तरं त्रह्मसत्तात्रदर्शनस्य अन्यदस्तीत्येतावतेव सिद्ध्या परपद्वेयर्थ्यापत्तेः । अतो व्यतिरिक्तनियेधेनाव्यतिरिक्तत्वं सर्वस्य स्वीकृत्य तावन्मात्रत्ववारणाय परं ब्रह्मान्यदस्तीत्यङ्गीकार्यमित्येव युक्तम् । द्वितीययोजनायामपि परपद्वैयर्थ्यं पूर्ववदेव। तदर्थ परपद उत्क्रष्टार्थकतया च्यारुयेयम् । तत्र चाभावावसान एव निपेधः सिध्यतीति ब्रह्मसत्तासाधनाय, 'ततो त्रवीति च भूय' इति खत्रांशं नामधेयविषयत्वेन योजयित्वा, नामधेयेन तत्सत्तां साध-यित्वा, निपेधस्य ब्रह्मावसानत्वस्रुपपादितम् । तद्ि तथा । नामधेयाङ्गीकारे तद्वत्तासिद्धा याव-द्विशेपग्रन्यत्वप्रतिज्ञाहानिप्रसङ्गात् । नामधेयकथनमात्रेणेव तत्सत्तासिद्धेस्तन्तिर्वचनश्रुतिवैयर्ध्यप्र-सङ्गात् । तदादरे च 'चक्षुपश्रक्षु'रित्यादिवनियामकत्वतन्मूलरूपत्वयोः सिद्धा प्रतिज्ञाहानिताद-वस्थ्याच । एवं तद्व्यक्तादिस्त्रद्वयेषि यदि त्रक्षणो दृश्यत्वादृश्यत्वयोर्द्वयोरिष स्थापनम्, तदा त विकद्वधमीश्रयत्वापत्तिः । यदि च साधनाभ्यासपाकवशात् दृश्यत्वम् , तद्भावे अदृश्यत्वमिति व्यवस्था, तदापि दृज्यत्वस्य प्रामाणिकत्वे 'यतो वाच' इत्यादिश्चतिविरोधतादवस्थ्यम् । अप्रा-माणिकत्वे च 'कश्चिद्धीर' इत्यादिश्चतेसादुक्तसाधनानां च वैयर्थ्यम् । अपिसंराधनसूत्रस्य च, न हि तेन किथित्रिर्णयः सिध्यति, अपि तु ब्रह्मणो दृश्यत्ववोधनेन, जीवब्रह्मणोः संराधकसंराध्याभावा-द्भेदबोधनेन च संशयस्थैवोत्पत्तिरिति । यदपि प्रकाशादिवत्स्रत्ते जीवब्रह्मणोरभेदं च्याख्याय तत्र प्रमाणापेक्षायां वेदान्तेषु जीवप्राज्ञयोरभेदप्रतिपादनाभ्यासो हेतुत्वेन च्याख्यातः । सोपि शिथिलः । सौत्रस्याभ्यासपदोक्तस्य हेतोरवैशेष्ये कर्मणि प्रकाशे च साधारण्येनोक्ततया

कन्यायादेव । यावन्निपेध इति । तृतीयवीप्सापक्षोक्तः । तथेति । अयुक्तम् । सर्वस्येति । मूर्तामूर्त-प्रपञ्चस्य । तावदिति । प्रपञ्चमात्रत्ववारणाय । इत्येवेति । 'मायावादमसच्छास्न'मिति पाद्मात् । पूर्ववदेवेति । अन्ययोगव्यवच्छेदकः । तद्रथमिति । परपदवैयर्थ्यपरिहारार्थम् । तत्र चेति । द्वितीययोजनायाम् । अभावावसान इति प्रथमान्तम्। नेति न इत्येवमभावे पर्यवसानम् । निषेघोऽ-भावपर्यवसानः । एवकारस्तु यदा पुनः श्रुत्यक्षराण्येवं योज्यन्ते । नह्यस्मादिति नेति । नहि प्रपञ्चनिषेधरूपादेशनादन्यत्परं ब्रह्मण आदेशनं नास्तीति तदीयग्रन्थात् । तत्सन्तामिति । ब्रह्मसत्तास् । तथेति । अयुक्तम् । नामधेयेति । मात्रचा 'ततो त्रवीति च भूय' इति नामधेयवाचकेतरस्याः 'सत्यस्य सत्य'मित्यस्य व्यवच्छेदः । एवेति । मात्रजर्थानुवादः । तत्सत्ता त्रह्मसत्ता तस्याः सिद्धेः । तिन्निन-चनेति । 'सत्यस्य सत्य'मिति श्रुतिनैयर्थ्यप्रसङ्गात् । तदाद्र इति । निर्वचनादरे । नियामकेति । सत्यम्लत्वं तन्म्लत्वम् । प्रतिज्ञेति । अरूपव स्त्रोक्ता । इत्यादीति । 'कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैक्ष-दांवृत्तचक्षुरमृतत्विमच्छन्' इति श्रुतेः । तदुक्तेति । धीरवृत्तचक्षुष्ट्वादीनाम् । संशयस्यैवेति । परेतरात्मनोरन्यत्वसंशयस्य । एवकारो व्याख्यानात् । अभेदेति । ज्योतिर्शक्षणे 'यथा प्रियया स्त्रिया संपरिष्वक्तो न वाह्यं किञ्चन वेद नान्तरमेवमेवाय १ शारीर आत्मा प्राज्ञेनात्मना संपरिष्वक्तो न बाह्यं किञ्चन वेद नान्तर'मिति । 'अत्र पिताऽपिता भवती'त्यादि । 'यद्वेतन्न पश्यित पश्यन्वेतद्रष्टव्यं न पश्य-ती'ति अभेदप्रतिपादनाभ्यासः । वक्ष्यमाणवृत्तौ तु 'तत्त्वमसी'त्याद्यभेदश्रुत्यभ्यासादित्यर्थ उक्तः । अवै-द्रोष्य इत्यादि । वैशेष्ये अभेदे कर्मणि आत्मामिध्यानज्ञानादौ कर्मण्युपाघौ । उक्ततयेति । तथाच वृत्तिः । यथा सौरः प्रकाश आकाशो वाङ्गल्याद्यपाधौ कर्मणि भिन्न इव वक इव माति, वस्तुतस्त्वेक-रूपः, तद्बत्प्रकाशे आत्मामिध्यानज्ञानादौ । कर्मण्युपाधौ । भिन्न इव वक्त इव माति, वस्तुतस्त्ववैशेष्य-

जीवप्राज्ञाभेदाभ्यास एव नियमने प्रमाणानुपलम्भात् । वेदान्तेषु तयोरभेदस्येव भेदस्याप्यभ्यास-दर्शनाच । यद्प्युभयव्यपदेशादिस्त्रद्वयमेकदेशिमतीयत्वेन व्याख्याय, 'पूर्ववद्वे'ति स्त्रव्याख्याने तद्द्षणस्कम् । जीवात्मनः परमात्मसंस्थानभूतत्वे एकदेशभूतत्वे वाङ्गीकियमाणे वन्धस्य पारमार्थिकत्वेनातिरस्कार्यत्वापन्या मोक्षशास्त्रवेयध्यमिति । तद्पि तथा । 'बहु स्यां प्रजायेये'तीच्छाभ्यां भेदस्यागन्तुकत्वावगमाद्धन्धस्य पारमार्थिकत्वेपि तथात्वात् पल्यूलनेन वस्त्रमालिन्यस्येव शास्त्री-यसाधनैर्वन्धनाशसम्भवेन शास्त्रवैयध्याभावात् । एवं प्रतिषेधस्त्रे 'नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टे'ति चेतना-न्तरनिषेधो य उक्तः, सोपि द्रष्ट्रब्रह्माभिन्नत्वं वदति, न तु ब्रह्मणो द्रष्ट्रमिन्नत्वम्, अतो न तद्व्यवस्थायसाफल्याय । 'नेति नेती'ति वाक्यं 'तदेतद्वस्नापूर्व'मिति वाक्यं च यथायथं प्रपश्चस्य ब्रह्मामिन्नत्वं ब्रह्मणः सर्वोकारत्वं च वदतीति प्रागेवोपपादितम् । अतोऽन्यनिषेधो यो वर्तते, स सर्व ब्रह्मणोऽन्तर्निवेद्येतरं निषेधति, न तु सर्व मिध्याकृत्येति सुधीभिरवधयम् ।

भास्तराचार्यास्तु । विंग्नतिस्त्रमेकमेवाधिकरणमङ्गीकृत्य, सगुणासु ग्नाण्डिल्यविद्यादिषु सगुणोपासितस्य प्रतिप्रकरणं चोदनासामर्थ्येन निर्णातत्वात् तत्र नायं विचारः, किन्तु निर्गुणब्र- सचोदनायां साकारं निराकारं च ब्रह्मोपास्यम्, उतैकतरिमति जिज्ञासायाम्, यथास्थितवस्तूपासनस्य युक्तत्वात् कारणात्मना प्रपश्चात्मना चावस्थितम्रपास्मिति प्राप्तेऽभिधीयते । नोभयलिङ्गम्रपास्यम् । कुतः । अस्थूलादिवाक्यैः समस्तप्रपञ्चाकारस्य निवर्तितत्वात् । स्वतश्च कारणस्य कृतस्थिनत्यस्थैक-स्याद्वितीयत्वात् । पाश्चात्यस्य कार्यरूपस्य कादाचित्कत्वात् । नचु कारणस्य विकारात्मकत्वा-

रूपत्वमेवात्मनः । कुतः । अभ्यासात् । 'तत्त्वमसी'त्याद्यभेदश्रुत्यभ्यासादित्यर्थ इति । अवैशेष्ये दार्धन्तिक यः स दृष्टान्तयोरपीति । एवति । नतु कर्मप्रकाशयोरित्येवकारार्थः । तयोरिति । जीवप्राज्ञयोः । भेदस्यापीति । अपिसंराधनस्त्रेऽस्मद्भाष्योक्तरीत्याभ्यासदर्शनात् । परमात्मेति । अदिकुण्डठन्यायेन परमात्मनः संस्थानभृत इत्युक्तप्रकारेण । प्रकाशाश्रयन्यायेन एकदेशभृतत्वे । पारमार्थिकत्वेनेति । संस्थानभृतस्थैकदेशभृतस्य परमार्थस्य धर्मः पारमार्थिको बन्ध इति । तथिति । शिथिठम् । तथात्वादिति । तिरस्कार्यत्वात् । पल्यूलनेनेति । वस्रमािठन्यनाशसाधनेन । बन्धनाशेति । वन्धतिरोभावसम्भवेन । अतो ब्रह्मणोऽन्यो भिन्नो न द्रष्टास्तिति योजनामाहुः सोपीति । 'अधिकं तु भेदनिर्देशा'दिति स्त्रादाहुः नित्वति । तद्वावेति । ब्रह्मादितीयत्वरूपफलेन सर्वमिथ्यात्वत्यवसायस्य साफल्यं मिथ्या तस्मा इत्यर्थः । प्रागेवेति । 'दर्शयित चे'ति स्त्रे ब्रह्माभिन्नत्वं स्पष्टम् । 'तदेतद्वह्मे'-त्यपि तत्र स्पप्टम् । अन्तरिति । 'खस्पष्टिमदमापीये'ति वाक्यात् । इत्ररमिति । प्रपत्रम् । सुधीिमिरिति । शोभना ब्रह्मगोपनाभावेन मोक्षार्था धीर्येषां तैः ।

विंदातीति । 'न स्थानतोपी'तिस्त्रमारभ्य 'प्रतिषेधाच्चे'त्यन्तम् । एचेति । न तु द्वयमिति द्वययोगन्यवच्छेदक एवेति । द्वाणिडल्येति । छान्दोग्यपञ्चमप्रपाठकेऽस्ति 'सर्वं खिल्वदं ब्रह्मे'त्यादि-शाण्डिल्यविद्या । 'इति ह स्माह शाण्डिल्यः शाण्डिल्य'इति श्रुतेः । आदिना कोशविज्ञानम् । 'अन्ति-रिक्षोदरः कोश'इत्यादिश्चतेः । तदग्रे कोशविद्या । तदग्रे यज्ञसम्पादनं 'पुरुषो वाव यज्ञ' इत्यादिना । चोदनेति । 'सर्वं खिल्वदं ब्रह्म तज्जठानिति शान्त उपासीते'त्यत्रोपासीतेत्युपासनाचोदना । कोशविज्ञाने चोदना । 'सामवेदं प्रपद्य' इति छेडाश्रयणात् । 'य एवं वेदे'ति यज्ञसम्पादने चोदनाछेडाश्रयणात् । नो स-

द्विकारपरित्यागे कारणखरूपस्थापि त्यक्तत्वात् कारणत्वेनोपासनमपि हीयेतेति चेत्, नेत्युच्यते । न पृथिन्यादिस्थानतोपि परस्योभयलिङ्गता । ब्रह्मणः स्वतोऽभिन्नत्वात् । स्थानकृतस्य रूपस्य चाग-न्तुकत्वात । ब्रह्मात्मको हि नामरूपप्रपश्चः, न प्रपञ्चात्मकं ब्रह्म । यथा समुद्रात्मकः फेनतरङ्गा-दि:, न तदात्मकः समुद्र इति। कथं पुनर्गम्यते, सर्वत्र, वेदान्तेषु, 'अशब्दमस्पर्शम्,' 'स एप नेति नेत्यात्मा,' 'अस्थूल'मित्यादिषु भृतमौतिकनिराकरणात् । नचैतैः प्रपश्चस मायामात्रत्वप्राप्तिः । कारणे कार्यरूपं अनेकविधं नास्तीत्येतावदवधारणेनेव वाक्योपपत्तेः प्रपश्चाभावस्य प्रतिपत्तुम्य-क्यत्वादित्येवं प्रथमसूत्रं व्याख्याय, 'न भेदा'दितिसूत्रे प्रथमं नकारमपठन्तः, 'सर्वाणि भूतानि सर्व एवात्मानः समर्पिता' इति श्रुतेर्नेमिस्थानीयेन बाह्यप्रश्चेन वेष्टितानामरस्थानीयानां विज्ञानात्मनामन्तरतमे रथचक्रनाभिस्थानीये परमात्मनि समर्पणाद्भेदोऽवगम्यते, अतो भोग्यभो-क्त्राकारवदुपास्यमिति स्त्रांशेनाशङ्क्य, 'न प्रत्येकमतद्वचना'दित्यनेन मधुविद्यायां प्रत्युपाधि भेदव-चनाभावाद्यत्र सर्वेषां चेतनाचेतनानामेकीभावः, स एव परमात्मा ध्येयत्वेनोपदिश्यत इति व्याख्याय, तन्मात्रसूत्रे चैतन्यमात्रं ब्रह्मेति व्याख्याय, 'ब्रह्मायाति प्रपञ्चोऽयं रूपं हित्वा त वैक्रतम् । जहाति कठिनावस्थां जलघौ लवणं यथा । चेतनेऽचेतनं क्षिप्तमभेदाचेतनीभवेत् । उपायां वस्तु विन्यस्तं तत्सर्व लवणीभवेत्' इत्येतावद्धिकप्रक्तवान्यानि स्त्राणि शङ्कराचार्यवत व्याचकुः । ततः प्रकृतेतावन्त्रसूत्रे च प्रकृतस्य पुरुपस्य यदेतावन्त्रं मूर्तामूर्तोपाधिपरिच्छिन्नत्वं तत्प्रतिपेधति, ततो निर्विकल्पकं परिशिष्टं ब्रह्म भूयः पुनर्बवीति, अन्यत् परमस्तीति व्याख्याय, शङ्कराचार्योक्तामधिकरणान्तरकल्पनां सर्वोपनिपद्वदस्थामप्युपनिपदि त्रक्षण उपक्रमोपसंहारयोरव-

## रिशमः।

येति । कार्यकारणोभयिङ्कम् । सूत्रं व्याचक्षते सम न पृथिव्यादीति । अत्र भेदाभेदावेतन्मते ताव-नुसंघेयौ । स्वत इति । कारणात्मना । अभेदस्तु कटकं सुवर्णमितिवत् । रूपस्येति । कार्यरूपस्य । कटकं सुवर्णं सुवर्णं कटकं नेति प्रतीत्याहुः ब्रह्मात्मक इति । तदात्मक इति । फेनतरङ्गबुद्धदा-त्मकः । सर्वत्रेति सौत्रांशच्याख्या सर्वेत्रेत्यादि । भूतभौतिकेति । भूतौ शब्दस्पशौं वाय्वाकाश-तन्मात्रारूपौ । भौतिकं स्थूलं वाय्वाकाशरूपम् । तयोर्निराकरणात् । एतौरिति । भूतभौतिकनिराकरणैः । अनेकेति । न एकविधं अनेकविधं शब्दतत्स्थूलाकाशविधं स्पर्शतत्स्थूलवायुविधं नास्ति, किन्तु शब्द-स्पर्शरूपं मृत्सूक्ष्मरूपं कार्यरूपमिति । एवकारोऽन्ययोगव्यवच्छेदकः । 'अशब्दमस्पर्श'मित्यादिवाक्योप-पत्तेः । सर्वाणीति । मधुब्राह्मणस्या । एवात्यान इत्यत्र एते आत्मान इत्यपि पाठः । नेमी रथचक्रवल-यम् । अरा वलयेऽपिंताः स्थूलशलाकाः । रथचक्रेति । नाभी रथचक्रपिण्डिका । भोग्येति । भोग्यः प्रपञ्चो नेमिः । मोक्तारो जीवा अराः । उपास्यं परमात्मा नाभिः । इत्यनेनेति । सूत्रांशेन । प्रत्युपा-भीति । क्रियाविशेषणानां नपुंसकत्वमेकवचनान्तत्वं च । उपाधिपृथिच्यादि लक्षीकृत्येति प्रत्युपाधि । स एवेति । अत्रेति बोध्यम् । अन्ययोगव्यवच्छेदक एवकारः । आयातीत्यादि । आसमन्तादाप्तोति । कठिनेति । पृथिव्यवस्थाम् । 'यत्कठिनं सा पृथिवी'ति श्रुतेः । उषायामिति । रात्रौ कचित् । अधिकरणान्तरेति । मूर्तामूर्तजाह्मणं विषयः । सन्देहः ब्रह्म वा मूर्तामूर्ते वा प्रतिपाद्ये इति । सूर्तामूर्तै सत्यमित्युपसंहाराद्रह्मणोऽप्रत्यक्षत्वाच प्रतिपाद्ये इति पूर्वपक्षः । ब्रह्मप्रतिपाद्यमुपऋमस्यासञ्जातविरोधित्वात् ब्रह्मणोऽप्रत्यक्षत्वेपि शून्यवादप्रसङ्गादिति सिद्धान्तः । तदिदं नाधिकरणान्तरम् । तत्र तृतीयान्तं

## भाष्यप्रकादाः।

स्थानात् सन्देहानुत्पत्त्या निरस्य, शेषं शङ्कराचार्यवदेव व्याख्यातवन्तः ।

तथाच तन्मते कारणस्वावस्थाविशेष एव कार्यम् । तन्तुनाभदृष्टान्तात् । अतो निमित्तव-शादेव नानाकारः । स यद्यसन्नेवोत्पद्यते, तदा असतः सत्तानिषेधकश्चतिविरोधः । अतः सन्नेव निमित्तवशाद्व्यज्यते । कारणं च ब्रह्म यथाकाशोऽविकियमाण एव वायुजनकः, एवमविकिय-माणमेव प्रपञ्चजनकम् । तच्च कृत्स्तप्रसत्त्त्यादिदोषवारणार्थ श्चतिवलादेव भगवता स्वत्रकारेणाङ्गी-कृतम् । स्वयमपि तथेव व्याख्यातम् । निमित्तं चात्रेच्छेव । परिणतिश्च शक्तरेव । शक्तिशक्तिम-तोनीत्यन्तं भेदो गुणगुणिनोरिवेतरेतराविनामावादिति तदनन्यत्वाधिकरणे व्युत्पादितम् ।

तत्रेदमवधेयम् । यदि श्रुतिबलादेवमवथारितम्, तदा ब्रह्मणि युक्तीनां लौकिकीनामिक-श्रित्करत्वादिचन्त्यसामर्थ्यं त्वङ्गीकृतमेव । तथा सित तेनैव चिरुद्धधमीश्रयत्वादोषपरिहारसिद्धौ कृतः कारणरूपस्य केवलिनिर्वकल्पकत्वाग्रहः । नचाश्रव्दादिवाक्येभ्य इति युक्तम् । तेषां यथा भूतभौतिकिनराकरणेऽप्युभयलिङ्गताप्रतिपादकत्वं तथोपपादितत्वात् । नापि 'कश्रिद्धीर' इति वाक्यात् । 'तं यथा यथोपासत' इति श्रुत्या तादगुपासकेन तथादर्शनेपि तेन लिङ्गान्तरवाधसा-शक्यवचनत्वात् । सत्रस्थेन केवलेन सर्वत्रेतिपदेन भूतभौतिकिनराकरणात्मकस्य हेतोरलाभात् । मधुविद्यायामिष यत्रैकीभावस्तादशरूपस्य ध्येयत्वोपदेशेषि 'तदेतद्रह्मापूर्व'मित्युपसंहारवाक्येपि

रहिमः।

हेतुमाहुः सर्वेत्यादिना सन्देहानुत्पन्येत्यन्तेन । यद्यप्यत्र गार्गित्राह्मणेऽस्थूलादिवाक्यं पत्रमप्रपाठ-कीयशाण्डिल्यविद्यादिषु 'सर्वकर्मा सर्वकाम' इति वाक्यम्, तथाप्यन्यसंग्रहाय सर्वत्वेनोपनिषद्गृहीता । अस्यामिति । मूर्तामूर्तत्राह्मणीयायामुपनिषदि । ब्रह्मण इति । 'द्वे वाव त्रह्मणो रूपे' इत्युपक्रमः । 'तेपामेष सत्य'मित्युपसंहारः । रूपे वा रूपवद्वेति सन्देहानुत्पत्त्या इति हेतुः । निरस्येति । विंशति-सत्रात्मकाधिकरणमिति नवसूत्र्यामधिकरणत्वं निरस्य । एवेति । भास्करभाष्याभ्याससूचनेनान्ययोग-व्यवच्छेदक एवकारः । एवेति । दृष्टान्तसद्भावात् । निभित्तेति । क्रीडेच्छा निमित्तं तद्वशात् । तन्तुनाभवत् । एवेति । 'सदेव सोम्येदमग्र आसी'दिस्यत्र सदितरव्यवच्छेदात् 'स ईक्षांचक' इस्यत्र निमित्तप्रदर्शनादन्ययोगच्यवच्छेदकैवकारः । असत इति । श्रुतिस्तु 'असन्नेव स भवति असद्रह्मेति वेद चे'दिति । एवेति । चिन्तामणिदृष्टान्तसत्त्वादेवकारः । तच्चेति । अविकृतत्वम् । आदिना 'निरवय-वत्वशब्दकोपो वा' । सून्त्रेति । 'कुत्स्नप्रसिक्तिनिरवयवत्वशब्दकोपो वे'ति सूत्रकारेण । स्वयमिति । भास्कराचार्यैः । इच्छैबेति । श्रुतेरेवकारः । चाक्तेरेवेति । निर्गुणत्वाच्छक्तिमतो योगस्य व्यवच्छेद-कैवकारः । लदेति । श्रुतिविचारकाले । एयेति । अवधारणेनैवकारार्थेन हेतुना । अदाव्दादीति । अत्रैव पूर्वमुक्तेभ्यः । लेषामिति । इदमपि व्याख्यातम् । उपेति । दैर्शयति चेति सूत्रोपन्यास एव पूर्वम् । मास्करमाष्योक्तेतरामप्याहुराशङ्काम् । नापीति । तादृशुपासकेनेति । तादृगिति रूढशब्दः । महाभाष्ये तु सोयं स इव दृश्यमानस्तिमवात्मानं पश्यतीति कर्मकर्तरि व्युत्पत्तिर्दिर्शिता। सोयं तादगुपासकः स इव आत्मदर्शीव अन्यैर्दरयमानस्तमिवात्मदिशनिमव स्वात्मानं पश्यतीत्यर्थः । ताद्रगुपासकेन । लिङ्गान्तरेति । निर्विकल्पकलिङ्गादन्यिहङ्गं सविकल्पकत्विति । वाथस । अलाभादिति । सूत्रस्य सारवद्धिश्वतोमुखत्वादिति भावः । विकल्प इति चेदोम् । भगवत्क्रीडार्थत्वात्सर्वमतानाम् । अपीति । अनेन यत्रैकीमावः. तत्रापि ध्येयत्वेन सर्वरूपत्वपदार्थसम्भावना । उपेति । शङ्कराचार्य-

१. उभयव्यपदेशाधिकरणे ।

सर्वरूपत्वनोधनस्योपपादितत्वाच । एवं तन्मात्रस्त्रविषयवाक्येपि कृत्स्वपदादेवाकारलाभो च्युत्पा-दित इति न तेनापि केवलनिराकारत्वसिद्धिरिति शाङ्करमतनिराकरणादेवैतदपि निराकृतं वोध्यम्।

विज्ञानिभक्षस्त । 'न स्थानतोपी'त्यादिचतुः स्ट्या नित्यज्ञानेच्छादिमती ब्रह्मणो यान्तरङ्गशक्तिस्तद्वारकं ब्रह्मणो लक्षणमुच्यते, 'प्रकाशवचावैयर्थ्या'दित्याचेकादशम्बत्या जीवसा-धारणं ब्रह्मस्वरूपमुच्यते, शेपैः सूत्रैस्त्वापादसमाप्ति ब्रह्मप्रश्र्योर्भेदाभेदौ परीक्ष्येते इति प्रतिज्ञाय. परस्य परमात्मन उभयलिङ्गं ज्ञानाज्ञानरूपधर्मद्वयं यथोक्तजाग्रदायवस्थासम्बन्ध इति यावत. स स्थानतः अभिन्यक्तिस्थानभूतादुपाधेरपि न, किन्त्वविद्धप्तोपाधित्वात् सदा सर्वसाक्षित्वसदैश्वर्य-सदानन्दत्वाद्येकरूपत्वमेव, क्रतः, सर्वत्र हि, हि यसात सर्वत्रैव वस्तुनि अधिष्ठातृतया पर-स्तिष्ठति । 'यः सर्वसिंस्तिष्ठन् सर्वमन्तरो यमयती'ति श्रुतेः । तच सर्वाधिष्ठानं साक्षित्वाद्यनित्यत्वे सति न सम्भवति, खाज्ञानकालीने कार्ये अधिष्ठानासम्भवादित्यर्थः। तथाचौपाधिकानेकरूपत्वा-भावोपि परमात्मनो जीवन्यावृत्तं लक्षणम्, जीवे चाल्पं साक्षित्वादिकम्, तद्प्यनित्यमिति व्याख्याय, द्वितीयसूत्रे च 'न भेदा'दिति पाठमङ्गीकृत्य, परस्य त्रक्षण उभयलिङ्गत्वाभावो न घटते, माण्ड्रक्ये विश्वतेजसप्राज्ञतुरीयाभिधचतुष्पादकथने जाप्रदाद्यवस्थाभिज्ञीनाज्ञानरूपलिङ्ग-मेदश्रावणादिति चेत्, न, प्रत्येकमतद्वचनात्, 'नान्तःप्रज्ञं न वहिःप्रज्ञं नोभयतःप्रज्ञं न प्रज्ञानघनं न प्रज्ञं नाप्रज्ञ'मित्यादिना वाक्यशेषेण प्रत्येकं तत्तद्वस्थावदन्यत्ववचनात् । अत्र 'नान्तःप्रज्ञ'मि-त्यनेन स्वमावस्थायाः प्रतिपेधः । 'न बहिःप्रज्ञ'मित्यनेन जाग्रदवस्थायाः । 'नोभयतःप्रज्ञ'मिति मोहावस्थायाश्चोक्तः । 'न प्रज्ञानघन'मित्यनेनेच्छाकृत्यानन्दसम्भेदाजीवखरूपतो व्यावृत्तिरुक्ता । 'न प्रज्ञ'मित्यनेन चैतन्याश्रयत्वनिपेधः । 'नाप्रज्ञ'मित्यनेन सुपुप्तिमरणाद्यवस्थाः प्रतिपिद्धाः । अतो नावस्थाभिर्वक्षण उभयलिङ्गत्विमत्यर्थ व्याख्याय, अग्रिमसूत्रे चैतमेवार्थसुपष्टभ्य, नन्वव-स्थावन्वतद्वाहित्ययोस्तल्येपि श्रावणे कथं तद्वाहित्यवाक्यानामेव वलवन्वमवधारितमित्यत आह

मतद्षकप्रन्थे उपपादितत्वात् । कृत्स्नपदादिति । तथाच भाष्यं 'स यथा सैन्धवघनोऽनन्तरोऽषाद्यः कृत्स्रो रसघन एवे'ति । एवेति । सद्यत्वादेवकारः । अन्तरङ्गेति । सदा सर्वसाक्षित्वादिरूपा वक्ष्यमाणा । तद्वारकं अन्तरङ्गाक्तिजनकसत्यादित्वम् । अत्राविभागाद्वैतमनुसन्वेयम् । 'यथा मधु मधु-कृतो निस्तिष्ठन्ती'ति छान्दोग्यीयद्वितीयोपदेशरूपम् । जीवेति । जाग्रदादीति । सुषुप्तावज्ञानम् । 'न किञ्चिदवेदिप'मिति प्रतीतेः । उपाधिरिति । अणुत्वोपाधिर्जीवस्येवेश्वरस्य महत्त्वोपाधेरिप न । सदेति । आदिना चित्त्वम् । एवेति । उभयितङ्गयोगव्यवच्छेदकेवकारः । ज्ञानाज्ञानेति । विश्वतै- असौ ज्ञाने प्राज्ञोऽज्ञाने । वाक्ययेति । एकरूपत्वमुभयितङ्गत्वं वेति सन्देहोऽयं वाक्ययेषः । अविभागाद्वैतभङ्गाशङ्कायां अविभागाद्वैतस्थापकः । प्रत्येकं अन्तःप्रज्ञादि ठक्षीकृत्य जाग्रदाद्यवस्थातद्वतोन्तः- प्रज्ञादेरन्यत्वस्य भेदस्य वचनात् । मधुवदन्तःप्रज्ञाद्येकरूपित्यर्थः । इच्छेति । प्रज्ञानिच्छा करण- व्युत्पत्त्याप्रज्ञानं कृतिः भावव्युत्पत्त्यानन्दः प्रज्ञानानां घनं सम्भेदो मिश्रणमिति यावत् । प्रज्ञान्वनम् । जीवेति । विज्ञानघनात् । इत्यनेनेति । जानातीति ज्ञः प्रकर्षेण ज्ञः प्रज्ञ इति व्युत्पादितेन । चैतन्येति । ज्ञानस्य कृत्यनधीनत्वादाश्रये ठक्षणा । सुषुप्तीति । सुषुप्तावज्ञानेऽ-प्रज्ञत्वम् । आदिना मूर्च्छा । उभयोति । किन्त्वेकरूपत्वम् । एवेति । नत्ववस्थावत्ववाक्यानाम् ।

रहिमः।

## भाष्यप्रकाराः।

'अरूपवदेव ही'ति। हि यसात् अरूपवदेव ब्रह्म। मूर्तामूर्तब्राह्मणाञ्चाग्रदाद्यवस्थाहेतुभूतस्थूलद्यक्ष्मशरीरद्वयरहितमेव ब्रह्म प्रतिपत्तव्यम्, कुतः, तत्प्रधानत्वात्, 'ततो यदुत्तरतरं तद्रूपमनामय'मिति, 'यन्मनसा न मनुते येनाहुर्मनो मतम्, तदेव ब्रह्म त्वं विद्धी'त्यादिश्चतीनां तत्परत्वात्,
अवस्थाधारमेनआदिकरणैः शून्यस्थव ब्रह्मणः सम्यग्ज्ञानविषयत्वावधारणादित्यर्थः। अपिन्न, 'अथात आदेशो नेति नेति, न ह्यसादिति नेत्यन्यत् परमस्ती'ति मूर्तामूर्त्रूपभावादेशस्थेव पारमार्थिकत्वं वदति, तदेवसुभयलिङ्गत्वनिषेधेनैकमात्ररूपत्वसुपाधिसाधारण्येन लक्षणसुक्तमित्याह।

तदसङ्गतम् । सर्वत्रेति पदेन सर्वाधिष्ठानश्चतय एवाभिप्रेयन्त इत्यत्र गमकस्यानुपलम्भात् । अथ जीवस्य पूर्वे निरूपितत्वात् तद्वद्वक्षण्यप्युभयलिङ्गत्वराङ्कायां तिन्नरासायास्य स्त्रस्य प्रवृत्त-त्वाद्थोदेव तस्य हेतोः प्राप्तिरिष्यते, तदाप्येतादृशैकलिङ्गत्वस्य ब्रह्मलक्षणत्वमात्रं युक्तम् । श्रुति-सिद्धत्वात् । न तु लक्षणस्योपाधिसाधारण्यमपि युक्तम् । परमेश्वरस्य कारणसन्त्वोपाधिकत्वे प्रमा-णानुपलम्मात् । पूर्व स्वयमपि 'न स्थानतोऽपी'त्यागामिस्त्रत्येव प्रमाणत्वेनोपन्यस्तत्वात् । सर्व-कारणसाद्वितीयस परस 'सदेव सौम्येदमग्र आसीदेकमेवाद्वितीयम्', 'तसाद्वा एतसादात्मन आकाशः सम्भूतः,' 'यथा सुदीप्तात् पावकादिस्फुलिङ्गाः,' 'दिन्यो ह्यमूर्तः पुरुषः स वाह्याभ्यन्तरो ह्यजः, अप्राणी ह्यमनाः शुभ्रो ह्यक्षरात् परतः परः, एतसाञ्जायते प्राणी मनः सर्वेन्द्रियाणि चे'त्या-दिषु श्रुतिषु, 'तन्मायाफलरूपेण केवलं निर्विकल्पितम् । वाब्यनोगोचरातीतं द्विधा समभव-द्धहत् । तयोरेकतरो ह्यर्थः प्रकृतिः सोभयात्मिका । ज्ञानं त्वन्यतमो भावः पुरुषः सोऽभिधीयत' इत्यादिषु पुराणेषु च निरुपाधिकत्वेनैव सिद्धेश्व। कार्योपाधिरयं जीवः कारणोपाधिरीक्वर इत्यादीनि तु ब्रह्मविष्ण्वादिपराणि । तत्रत्येश्वरपदस्य परमेक्वरपरत्वे नियामकस्य तेष्वदर्शनात् । नच निरु-पाधिकस्य निधेर्मकत्वम् । तस्य शाङ्करमतिनरास एव निरस्तत्वात् । न चारूपवतसूत्रविरोधः । रूपवद्धै-लक्षण्यसैव तत्र बोधनेन रूपराहित्यस्य तत्राबोधनीयत्वात् । 'आनन्दरूपममृतं यद्विभाति,' 'सचि-दानन्दरूपाये'त्यादिभिस्तत्र तद्र्पताया एव निर्धाराच । नच 'ततो यदुत्तरतरं तदरूप'मिति श्रुति-विरोधः । तद्य एव 'सर्वाननिशरोग्रीवः सर्वभृतगुहाशयः । सर्वव्यापी स भगवांस्तसात् सर्वगतः शिव' इत्यस्य मन्त्रस्य दर्शनात् । नापि 'यन्मनसा न मनुत' इत्यस्याः । तत्राप्युपास्यरूपसैव ब्रह्म-रक्सिः।

एवेति । 'नेति नेती'ति श्रुत्येवकारः । तत इति । मूर्तामूर्तक्रपद्वयात् । द्यून्यस्यैवेति । अञ्जून्य-योगन्यवच्छेदकः । एवेति । मूर्तामूर्तक्रपयोगन्यवच्छेदकैवकारः । एवेति । सर्ववाक्ययोगन्यवच्छेदकैवकारः । पूर्विमिति । प्रथमपादे । पूर्वाध्याये वा । अर्थादेवेति । सङ्कृचितहेत्वाक्षेपादेव । एवकारः सर्वत्र शब्दशक्तियोगन्यवच्छेदकः । उपाधीति । एकक्रपत्वोपाधिसाधारण्यमित्यर्थः । प्रमाणानुपल्ममं दर्शयन्ति सम पूर्व स्वयमिति । ईक्षत्यधिकरणे स्वयं विज्ञानेन्द्रभिक्षुणा । एवेति । पूर्वं स्वयमिप प्रमाणोपन्यासयोगन्यवच्छेदकैवकारः । एवेति । न तु सोपाधिकत्वेन । तत्त्रत्येति । कार्योपाधिरित्यादिवाक्यस्थित्रपदस्य । तोष्विति । वाक्येषु । निरस्तत्वादिति । यथाकथित्रदिप निर्धमंकत्वासिद्धेः । एवेति । अन्ययोगन्यवच्छेदकः । एवेति । वदित्युक्तया एवकारः । तन्त्रत्यादि । ब्रह्मणि । तद्भुपतायाः आनन्दाकारतायाः सिवदानन्दाकारतायाः । एवकारस्तु श्रुतित्वात् । नचानन्देन रूप्यते व्यविद्यते इत्यक्पमिति शङ्क्षम् । व्यवहार्यत्वधमिसिद्धेः । उपास्येति । अनुपास्ययोगन्यवच्छेदकैवकारः । नेदं परिद्वयमानं इदं मनो न । यदिदं वैदिकोपासका उपासते तद्वह्म विद्यिति । यदिदमुपासते नेदं

त्वेन निरूपणादुपास्यतयैव रूपादिसिद्धेरिदङ्कारान्तरप्रयोगवलेनासाभिः प्रागेवोपपादितत्वादिति ।

यत्पुनः, 'प्रकाशवचे'त्यादिस्त्रचतुष्टये प्रकाशतुल्यं ब्रह्म, चिन्मात्रमेव, न तु चिद्धर्मकमि । सर्वज्ञ इति व्यवहारस्तु 'राहोः शिर' इतिविद्धिकल्पमात्रः । यदि द्यात्मिन ज्ञानाख्यं धर्मान्तरं कल्प्येत, तदा तद्व्यर्थ स्यादित्युक्तम् । तदिष मन्दम् । सर्वज्ञ इति व्यवहारस्थेश्वरे ज्ञानधर्म-कत्वस्य च 'यः सर्वज्ञः सर्वविद्यस्य ज्ञानमयं तप'इति श्रुतिसिद्धत्वेन तद्विरोधस्य दुर्वारत्वात् । नच सा सोपाधिपरेति युक्तम् । परसिन्धुपाधिवैशिष्ट्याभावस्य साधितत्वादिति । यदिष वृद्धिहासस्त्रे व्याख्यातम् । यद्यप्यम्बुवद्धहणं नात्रास्ति, तथापि वृद्धिहासभाक्त्वम्, अन्तर्भावात् । प्रतिविद्य-रूपेणान्तः प्रवेशादेव सम्भवति । अतो दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोर्जलबुद्धचोरुमयोः सामञ्जस्यात् वृद्धिहासनियामकत्वरूपत् साद्ययात् एवं प्रतिविद्यत्त्वं प्रतिपत्तव्यमित्यर्थ इति । तदिष तथा । सत्रे वृद्धिहासभाक्त्वं प्रत्यन्तर्भावस्य सिद्धवद्धेतुत्वेन कथनात् वृद्धिहासभाक्त्वेनान्तर्भावस्यस्य साध्यसमत्वेन तस्यान्तर्भावस्यस्य साध्यसमत्वेन तस्यान्तर्भावस्यस्य साप्यसमत्वेन तस्यान्तर्भावस्यस्यस्य साध्यसमत्वेन तस्यान्तर्भावस्यस्यस्य साप्यसमद्वेन तस्यान्तर्भावस्यस्यस्य स्वत्यसिद्धत्वान्मठाकाशादौ शव्दप्रति-म्वाधारत्वसमर्थनायाकाशे पर्वतनीलिमादिप्रतिविद्यस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वान्मठाकाशादौ शव्दप्रति

## रहिमः।

ब्रह्मेति योजनां निरस्यन्ति स्म उपास्येति । यद्यपास्यस्य ब्रह्मत्वनिषेधः, तदा शून्यवादापत्तिः । 'यन्मनसा न मनुते येनाहर्मनो मतम् । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि' इत्यत्राधोक्षजस्य मनोबोधकस्याहार्यज्ञान-विषयस्य 'कश्चिद्धीरः प्रत्येगात्मानमैक्षत्' 'अपिसंराधन' इति श्चितिसृत्रयोरविषयत्वादुपास्यस्य तु कल्पित-रूपस तपोविपयत्वाद्वपास्यतयैव रूपादिसिद्धेरित्यर्थः । एवकारः 'चिन्मयसाद्वितीयस्य निष्करुस्या-**शरीरिणः ।** उपासकानां कार्यार्थं ब्रह्मणो रूपकल्पने 'ति रामतापिनीयात् । रूपादीति । आदिना रूपस्थानां देवतानां च पुंरूपाङ्गरूयङ्गादिकल्पना ग्राह्या । 'नेदं यदिदमुपासत' इत्यत्रेदङ्कारान्तरं बोध्यम् । प्रागे-वेति । यदुक्तं प्रकाशवचावैयर्थ्यादिसेकादशसूत्रेत्यादि तदप्रपिचतमिति प्रपचयन्ति सम यत्पुनरिति । एवकारच्यावर्समाह निन्वति । सर्वज्ञ इति । ज्ञ इति ज्ञानाश्रयः जानातीति ज्ञ इतिन्युत्पत्तेः । विकल्पेति । विकल्प एव । राहोः शिरः राज्ञः पुरुषः इति प्रयोगाभ्यां विकल्पमातः । तदिति । धर्मान्तरं व्यर्थं धर्मिणैव प्रकाशात् । 'यः सर्वज्ञः सर्ववित्' । साधितत्वादिति । पूर्वं अम्बुवदग्रहण-सूत्रमग्रे वक्तव्यमत आहः यद्पीति । नान्नेति । बुद्धावुपाधौ नास्ति । ब्रह्मणो विम्बस्य नीरूपत्वात्प्रति-विम्बाश्रयाया बुद्धरखञ्छत्वात् । वृद्धीति । एकरूपस्य ब्रह्मणो वृद्धिहासभाक्त्वम् । एवेति । बुद्धेर्ज्ञानात्मिकायाः शुद्धत्वात्सतो प्रजामिरेकरूपस्य नीरूपत्वाभावादेवकारः । उभयेत्यादिस्त्रांशार्थ-माह अतो दृष्टान्तेति । जलबुद्धयोरिति । अम्बुवत्सूत्रोक्तं जलं दृष्टान्तः । अन्तर्भावपदोपात्तप्रति-विम्वाक्षिप्तबुद्धिर्दार्धान्तिकरूपा । सामञ्जस्यादित्यस्य व्याख्या वृद्धिहास्रेति । उभयोः सादश्यात् । सूचेति । सूत्रोक्तकार्यकारणांशे विरुद्धत्वात् । किञ्च । अम्बुविदिसादि । ब्रह्म जडजीवधर्मयोगात्स-र्वकामत्वादिधर्मामाववत्, अम्बुवदग्रहणात्, देवदत्तवत् इत्यस्य प्रतिपक्षत्वं यादशानुमाने तदुच्यते । ब्रह्म जडजीवयोगात्सर्वकामत्वादिधर्मवत् । 'यथा मधु मधुकृत' इत्यादिश्रुतिविषयत्वात् । कृष्णावतार-वदिति । तथाच प्रतिपक्षस्य हेतोरित्यर्थः । तस्येत्यादि । ब्रह्म प्रतिबिम्बरूपेणान्तःप्रवेशं वृद्धिहास-भाक्तात् इत्यत्र तस्य वृद्धिहासभाक्त्वस्य हेतोः । अन्तर्भावेति । अन्तर्भावस्य स्वरूपं प्रतिबिम्ब-

विम्बस्य स्मृतिसिद्धत्वाचेत्युक्तम् । तदिष तथा । आकाश्चनीिलमप्रतीतेराकाशस्यमावादेवोपपत्तौ पश्चाद्वाधाभावेन धियां प्रमात्वस्थौत्सिर्गिकत्वेन च तस्याः प्रमात्विसद्धौ नीिलिम्नि पर्वतप्रतिविम्बन्त्वचुद्धेरिभमानमात्रत्वात् । प्रतिध्वनौ शब्दप्रतिविम्बत्वस्य स्मृतावनुक्तत्वेन तस्यापि तथात्वात् । नच 'छायाप्रत्याद्वयाभासा असन्तोप्यर्थकारिण' इत्येकादशस्कन्धवाक्ये प्रतिध्वनेरसत्त्वस्योक्तत्वात् साद्दश्यस्य चोपलस्यमानत्वात् तस्य प्रतिविम्बरूपत्वं कल्प्यत इति वाच्यम् । नटकल्पितपारावता-दिरुतवन्मायिकशब्दान्तरत्वस्याप्युक्तहेतुभ्यां शक्यवचनत्वेन तत्स्बरूपानिश्चयात् । इदं यथा तथा 'न प्रतिस्कुरणं रूपरहितस्य कदाचने'ति सर्वनिर्णयकारिकाया आवरणभङ्गे सम्यक् च्युत्पादित-मिति न पुनः प्रपञ्चयते । अतोऽम्बुवदग्रहणस्याभासीकरणं चतुर्वक्त्रस्याप्यशक्यमिति स्त्रव्याख्यान्मसमञ्जसमेव । एवमग्रेप्यस्ति । तथापि तद्दपणस्यानावश्यकत्वादुपरम्यते ।

रामानुजाचार्यास्तु । 'न स्थानतोषी'त्यारभ्य 'अतोऽनन्तेने'त्यन्तं षोडशस्त्रमेकमधिकरण-

मङ्गीकुर्वन्ति । 'उभयव्यपदेशा'दित्यारभ्य चतुः स्त्रमपरम् ।

तत्र प्रथमेऽधिकरणे पूर्वप्रन्थे जीवस्य वैराग्योत्पादनाय दोषान् दर्शयितुं जीवस्यावस्था-विशेषा निरूपिताः, इदानीं ब्रह्मप्राप्तिच्छाजननाय प्राप्यस्य ब्रह्मणो निर्दोषत्वं कल्याणगुणत्वं च प्रतिपादियतुमारमत इति प्रतिज्ञाय, देहसम्बन्धाजीवानां दोषसम्बन्धोऽतो देहसम्बन्धोऽपुरुषार्थः, स चाकर्मवश्यस्थापि परमात्मनोऽन्तर्यामितया सर्वचिदचिद्वस्तुषु विद्यमानत्वादस्त्येवेति प्राप्ते, आह, 'न स्थानतोपि परस्ये'ति । पृथिन्यादिस्थानतोपि परस्य ब्रह्मणो नापुरुषार्थसम्बन्धः । इतः । उभयितः सर्वत्र हीति । यतः सर्वत्र श्रुतिस्मृतिषु परं ब्रह्म उभयितः निरस्तसमस्तदोषत्वकल्याण-गुणाकरत्वलक्षणोपेतमिधीयते । 'अपहतपाप्मा विजरो विमृत्युविज्ञिचत्सोऽपिपासः सत्यकामः सत्य-सङ्कल्प' इत्यादि, 'समस्तकल्याणगुणात्मकोऽसौ स्वशक्तिलेशोद्धृतभृतसर्गः । तेजोबलैश्वर्यमहावबोधः सुवीर्यशक्त्यादिगुणैकराशिः । परः पराणां सकला न यत्र क्षेत्रश्चादयः सन्ति परावरेशे,' 'समस्तहेय-

रूपेणान्तः प्रवेशः तस्य साधन इत्यथः । मठेति । एवेति । प्रतिविम्वयोगव्यवच्छेदकः । ननु शब्दगुणके आकाशे नीिंठमप्रतीतिर्भमो न स्वभावादित्यत आहुः पश्चादिति । यदि भ्रमात्मिका स्यात्मश्चाह्याध्येत तदभावेन । तस्या इति । नीिंठमप्रतीतेः । तस्यापीति । प्रतिविम्वत्यस्यापि । तथात्वाद्दस्मार्तत्वात् । साहद्वयस्येति । प्रतिविम्वत्वप्रयोजकस्य । तस्येति । प्रताविम्वत्यस्य ध्वनिपर्यायस्य । उत्तेति । प्रत्यक्षसिद्धश्चतिसद्धत्वाभ्याम् । तत्स्वरूपेति । प्रतिविम्वस्करपानिश्चयात् । एवेति । साम-स्वस्योगव्यवच्छेदकैवकारः । पूर्वग्चन्य इति । 'सन्ध्य'सूत्रमारभ्य 'मुग्धेऽर्धसम्पत्ति'सूत्रान्ते । द्वोषानिति । स्वप्नादिदोषान् । इच्छाया ज्ञानजन्यत्वाच्छाब्दज्ञानविषयत्वमाहुः प्राप्यस्यत्यादि । अस्त्यवेति । अयोगव्यवच्छेदकेवकारः । नीठं सरोजं भवत्येवितवत् । स्वश्चत्तिति । स्वशक्तिर्माया जीवश्च तयोर्छेशेन उद्धतः भूतानामन्तर्यामित्राह्मणोक्तानां पृथिव्यादीनां सर्गः कारणजन्मात्मा येन । अत्र विश्चिष्टाद्वैतमनुसन्येयम् । 'अस्मान्मायी मुजते विश्वतेतत् तस्मिश्चान्यो मायया सन्निरुद्धः'। 'मायां तु प्रकृतिं विन्द्यान्मायिनं तु महेश्वर'मिति श्वेताश्वतरश्चतिः । अस्मात् अस्माद्वा 'ऋचो अक्षरे परमे व्योमन्यस्मिन्देवा अधि विश्वे निषेदु'रित्यनयोक्तात्यस्यत् । विश्वता विश्वसस्यः । अन्यो जीवः । स्वत्यत्विति । आदिना । सक्तत्वा इति क्वेशादय इत्यस्य विशेषणम् । एतमिति । उभयितक्षं निरस्तस्यवित्वकल्याणगुणाकरत्वत्यक्षणं पूर्वोक्तं समीपतरवर्तिनमर्थम् । ऊहापोहौ तर्कानुस्यत्वस्थ्रपै

रहितं विष्ण्वारूयं परमं पद'मित्यादि चेति स्त्रं व्याख्यायैतमेवार्थमग्रिमस्त्रेणोहापोहपूर्वकं स्थापयन्ति ।

द्वितीये तु मूर्तामूर्तवाद्याणे मूर्तामूर्तप्रपश्चस बद्याणि रूपत्वसुपिद्ययते । 'अथात आदेश' इत्यादिना मूर्तामूर्तरूपतया ब्रह्मणो या इयत्ता, सा प्रतिपिध्यते । 'न ह्येतसा'दित्यनेन ब्रह्मणोऽन्य-दुन्छृष्टं नास्तीत्युक्त्वा, तदुपपादनाय 'अथ नामधेय'मित्यादिना नामनिर्वचनान्तेन प्राणशब्दिनिदिष्टेम्यश्चेतनेम्योऽप्येष सत्यम्, कदाचिद्विष ज्ञानादिसङ्कोचाभावादित्युक्तम् । तथा 'प्रधानक्षेत्रज्ञ-पितिग्रीणेश' इत्यादिश्चितिष्वप्ययमर्थ उक्तः । तस्याचिद्वस्तुनो ब्रह्मस्पत्वप्रकार इदानीं चिन्त्यते, ब्रह्मणो निर्दोषत्वसिद्ध्यर्थम् । किमस्याचिद्वस्तुनो ब्रह्मस्पत्वमिद्दिशुल्वलन्यायेन, उत प्रभाप्रभावतो-रिवेकजातियोगेन, उत जीवस्थेव विशेषणविशेष्यत्यांशांशिभावेनेति । इह स्थाप्यमानं विशेषण-विशेष्यमावमङ्गीकृत्य, 'प्रकृतिश्च प्रतिज्ञादृष्टान्तानुपरोधात्,' 'तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिम्य' इत्यत्र स्वक्ष्मचिद्विद्विशिष्टाद्वस्त्रणः स्थूलचिद्विद्विशिष्ट्य ब्रह्मण उत्पत्तिरन्यत्वनोक्ता, किं युक्तम्, अहिकुण्डलवदिति, कुतः, उभयव्यपदेशात् । 'ब्रह्मवेदं सर्वमात्मवेदं सर्व'मिति तादात्म्यस्य 'हन्ताहिममास्तिस्रो देवता अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणी'ति भेदस्य व्यपदेश्याचिद्यप्रथावत्त्रम्यश्च विश्वपावस्यर्थः। ब्रह्मस्वरूपस्याचिद्वपेणावस्थाने भेद्शुतयो ब्रह्मणोऽपरिणामित्ववादिन्यश्च वािवतः भवेयः, अतो यथा प्रभातदाश्रययोभिनयोरिप तेजस्त्वेन तादात्म्यम्, एवमचित्रप्रश्चसािप ब्रह्म-

रिक्सः।

तत्पूर्वकम् । अग्रे स्फुटिष्यति । उपेति । ऊहापोहरूपाय । माध्यन्दिनपाठभेदादाहुः अथ नामेति । प्राणशब्दनिर्दिष्टेभ्य इत्यनेनान्वयः । चेतनेभ्यो जीवेभ्यः 'मायया सन्निरुद्ध' इति श्रुतेः । विशिष्टाद्वैतात् । न तु प्राणा नापीन्द्रियाणि । 'प्राणा वै सत्यं तेपामेप सत्य'मिति श्रुत्यर्थ उक्तः । प्रधानेति । 'प्रधान-क्षेत्रज्ञपतिर्गुणेशः संसारबन्धिश्वितमोक्षहेतुः । स तन्मयो ह्यमृत ईशसंस्थोऽजः सर्वगो भुवनस्यास्य गोप्ता । य ईशे अस्य जगतो नित्यमेव नान्यो हेतुर्विद्यत ईशनाय । यो ब्रह्माणं विदधाति पूर्वं यो वै वेदांश्र प्रहिणोति तस्मै । तं ह देवमात्मचुद्धिप्रकाशं मुमुक्षुचैं शरणमहं प्रपद्ये' इति । अयमर्थ इति । विशिष्टमद्वेतम् । प्रधानं प्रकृतिः । क्षेत्रज्ञा जीवाः तेपां पतिः मूर्तामूर्तीत्कृष्टः । गुणत्रयेशः प्रधानेशः । यथाययं संसारेण बन्धस्य हेतुः । क्षेत्रज्ञः स्थितिहेतुः । प्रधानं विशिष्टाहैतात् । मोक्षहेतुः प्रधानेक्षेत्र-ज्ञपतिरीश्वरः । स प्रसिद्ध ईश्वरस्तन्मयः प्रधानक्षेत्रज्ञमयः । ईशप्रलयोऽजो जीवः । ८ े ' व्यव-धारणेन । विद्धाति उत्पादयति । द्धाति पुष्णाति च । एवमयमर्थ उक्तः । षोडशस्त्र्यामुक्त्वा चतुः-सूत्र्यामाहुः तस्याचिदिति । प्रधानवस्तुनः । निर्दोषत्वेति । विशिष्टत्वेपि अद्वैतत्वे दोपप्राप्तेर्निदीष-त्वसिद्धचर्थम् । अहीति । अहेः कुण्डलं अहिकुण्डलिका अहिः कुण्डलिकेति प्रतीतिद्वयात् । एकजा-तीति । तेजस्त्वजातियोगेनेत्यर्थः । विद्यापणेति । ब्रह्मणांशो जीव इति जीवस्यांशि ब्रह्मेति च प्रत्ययात् । प्रकृतिश्चेति । प्रथमाध्यायसमाप्तौ । तदनन्यत्वसूत्रं पूर्वाध्याये । भेदस्येति । कर्ता गुणेशः करणं जीव इति मेदस्तस्य । अहेः कुण्डलमावः ऋजुमावश्च तद्वत् । तस्यैचेति । चिदचिद्विशिष्टस्यैव । उक्तश्रुतिभ्य एवकारः । एचेति । उक्तश्रुतिभ्य एवैवकारः । अग्रिमेति । प्रकाशाश्रयवद्वेति स्त्रे । पक्षेति । यथा स्थाणुर्वा पुरुषो वेत्यत्र । एवेति । स्वराक्तिलेशयोगव्यवच्छेदकैवकारः । भेदश्चतय इति । 'प्रधानक्षेत्रज्ञपतिर्गुणेश' इत्यादय उक्ताः । प्रधानक्षेत्रज्ञानां पतिरिति भेदे षष्टी । अपरीति ।

रूपत्विमिति। 'पूर्ववद्वे'त्यग्रिमस्त्रे वाश्वव्दः पञ्चद्वयव्याद्वस्यर्थः। एकस्वेव द्रव्यस्यावस्याविशेषयोगेषि व्रह्मस्यरूपस्वेवाचिद्वव्यस्वरूपत्वादुक्तदोपादिनमेश्विप्रसङ्गः। अथ प्रभातदाश्रययोरिवाचिद्वह्मणोन्त्रेह्मत्वजातियोगमात्रं विवक्षितम्, तदा अश्वत्ववद्वमापीश्वरे चिदचिद्वस्तुनोश्चानुवर्तमानं सामान्यमिति सकलश्चतिस्मृतिव्यवहारविरोधः। अतः पूर्ववदेव, 'अंशो नानाव्यपदेशात्' 'प्रकाशादिवत्तु नैवं प्र' इति जीववत् पृथक्सित्यनहिवशेषणत्वेनाचिद्वस्तुनो त्रह्माश्चत्वम्, विशिष्टवस्त्वेकदेशत्वेनाचिद्वस्तुनो त्रह्माश्चत्वम्, विशेषणविशेष्ययोः स्वरूपभेदेन भेदव्यवहारोपि सुख्य इति व्रह्मणोनिद्येषत्वं रिश्वतम्। तदेयं प्रकाशजातिगुणशरीराणां मणिव्यक्तिगुण्यात्मनोष्ठपृथक्तिद्वविशेषणत्या यथांशत्वम्, तथेह जीवस्याचिद्वस्तुनश्च ब्रह्म प्रत्येशत्वम् । किश्च । 'स एप महानज आत्मा अजरः' 'नास्य जरयेतजीर्थत' इत्यादिभित्रह्मणोऽचिद्धम्प्रतिवेधादिपि विशेषणविशेष्यत्वेनैवांशांशिमाव इत्यर्थः। अतः स्कृपचिद्विद्वस्तुविशिष्टं कारणभृतं ब्रह्म, स्यूलचिद्विद्विद्विद्वे वस्तु कार्यभृतं ब्रह्मति कारणात् कार्यस्यानन्यत्वं कारणभृतब्रह्मविज्ञानेन कार्यस्य ज्ञाततेत्यादि सर्वम्रपपन्नम्। ब्रह्मणो निर्दोष्तवेन कल्याणगुणाकरत्वेन चोभगिलङ्गत्वमपि सिद्धमित्यादुः।

तत्र प्रथमे द्वितीये च यद्धिकरणारम्भप्रयोजनमुक्तं तत्र वयमुदासीनाः । ब्रह्मप्रप्तीच्छा-जननाय ब्रह्मणो निर्दोषत्वसाधनाय चेदानीं ब्रह्मणो निर्दोषकल्याणगुणाकरत्वे निरूपणीये जिज्ञा-साम्धत्रमारभ्य निरूपितस्य ब्रह्मस्वरूपनिरूपकप्रमथस्य निष्प्रयोजनकत्वापत्तेः । तेनव तथात्वसिद्धावे-तद्धिकरणद्वयवैयर्थ्यप्रसङ्गाच । तेनासिद्धाविदानीमपि तद्धिपयवाक्येरेव निर्णयस्य कर्तव्यतया तिसिद्धेः सुतरां दौर्घट्यादिति ।

यत् पुनर्द्वितीये कारणभूतस्य ब्रह्मणश्चिद्चिद्विशिष्टत्वम्रुक्तम् । तचिन्त्यम् । आदिसृष्टिष्ठा-काले वैशिष्ट्यस्य वक्तमशक्यत्वात् । तत्र सत्तत्त्तत्याक्षरादिपदैः कारणस्य निर्देशात् , तेपां च 'ॐ तत्सिदिति निर्देशो ब्रह्मणिस्निविधः स्मृतः' 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' 'एतद्वै तदक्षरं गार्गी'त्यादि-

सकला न यत्र क्रेशादयः सन्ती'ति 'समस्तहेयरिहतं विष्णवाख्यं परमं पद'मित्याद्याः। एवमिति । ब्रह्मा-चित्रपञ्चानां भिन्नानामपि विर्शिष्टत्वेन तादात्म्यमचित्रपञ्चस्यापि ब्रह्मस्कर्पत्वमित्यर्थः। पक्षद्वय्यावृत्त्यर्थः। ब्रह्मणः संस्थानविशेषा एवाचिद्वस्तूनि, ब्रह्मस्करपस्त्रेवाचिद्रप्रेणावस्थानमिति पक्षद्वयव्यावृत्त्यर्थः। उत्तेति । 'भेदश्चतयो ब्रह्मणोऽपरिणामी'त्यादिग्रन्थोक्तात् दोषात् । अपहतपाप्मत्वादिग्रकारकज्ञाना-विषयत्वेपि तज्ज्ञानादिनमाँक्षप्रसङ्कः। मोक्षनिष्कान्ताभावत्रसङ्कः। मोक्षनिष्कान्तराब्दो भावत्रधानः। अश्वत्ववदिति । 'सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्चतेरश्वव'दित्यस्य वासनयोपमानम् । ब्रह्मापीति । मनोवा-गविषयवस्तु महेश्वरत्वं वा सामान्यमित्यनेनान्वयः। ताह्यां तद्वस्तित्वति । विशिष्टाद्वेतत् । अतो भेदप्रतिपादिकाः सकलश्चतिस्वत्यस्तासां व्यवहारास्तेषां विरोध इत्यर्थः। पूर्ववदेवेति सौत्रं पदं व्याख्यान्ति स्म अंशो नानेति । प्थागिति । चिदचिद्विशिष्ट ईश्वर इत्यत्रेदं बोध्यम् । निर्दोषत्वं मायाया भेदेन मायाकृतदोषान्निष्कान्तत्वम् । प्रकाशोत्ति । प्रकाशो मणिनिष्ठः। जातिर्व्यक्तिनिष्ठा। गुणो गुणिनिष्ठः। शरीरमात्मनिष्ठम् । अप्रथिगिति । मणिः प्रकाशवान्, व्यक्तिर्जातिमती, गुणोस्त्य-स्मिन्गुणी, शरीरमित्वद्वस्तु, शरीरवानात्मा इत्यवमप्रथक्तिसद्वे वस्तुनि विशेपणतयेत्यर्थः। तज्ञेति। पूर्वप्रन्थेन । एवकारोऽधिकरणद्वयारम्भप्रयोजनयोगव्यवच्छेदकः । तनेति । पूर्वप्रन्थेन । एवेति । अभिद्धसिद्वेरित्यर्थः । तन्नेति । विशेषत्वति । विशेषद्विरित्वर्थः । तन्नेति ।

<sup>9.</sup> ब्रह्मत्वमपीति मूलप्रकारो टिप्पणम् । २. अभेदव्यवहारः । ३. वस्तुविशिष्टम् । ४. पृथक्स्थत्यनईविशेषणत्वेन । २३ ब्र॰ स्॰ र॰

स्मृतिश्चितिभः केवलब्बवाचकत्वावगमात् । गुवालोवनिषयपि पृथिव्यादीनां खसकारणे लयो-क्यनन्तरं 'तभःपरे देवे एकीभवती'ित शब्दान्तरेण तमसो मूलकारणभृतपराभेदस्येव बोधनात् । 'लीङ् श्लेपणे' 'श्लिप आलिङ्गन' इति धात्वर्थविचारे लयस्याविमांगरूपत्वेन सिद्ध्या तदिलक्षण-स्यैकीभावस्य भेदामावरूपेणेव सिद्धेवेपरीत्यस्य वक्तगशक्यत्तात् । कारणप्रायपाठेन कारणतयेव परस्यापि देवस्य सिद्धेरिति । इदं यया तथा समन्वयद्भत्रे प्रतिश्चादृष्टान्तानुपरोधस्त्रे तदनन्यत्वा-दिस्त्रेत्रे च व्युत्पादितमिति न पुनः प्रपञ्चयते ।

एतन्मतचौरः द्वीदोऽप्येतेनैव दत्तोत्तरः, प्रहर्तेऽपास्तश्र ।

याध्वास्तु । 'न स्थानतोऽपी'त्यादिविशतिस्तृत्यां त्रिस्त्र आधे अधिकरणे स्थानादिभेदकृताया भेदप्रतीतेः सक्ष्पाभेदाबाधकत्वादेक एव सर्वत्र परभेदवर इति, 'अरूपवदेवे'ति द्वितीये चतुःस्त्रे अरूपवन्त्वमप्राकृतरूपवन्तायेति, 'अत एव चे'त्येकस्त्रे हतीये जीवस्य ब्रह्मभिन्नत्वाय प्रतिबिम्बत्त्वमुच्यत इति, 'अम्बुव'दित्येकस्त्रे चतुर्थे भिक्तं विना जीवस्य न सरूपसुखाभिन्यक्ति-रिति, 'बृद्धिहासे'तिदिस्त्रे पश्चमे भक्तिः सर्वत्र नैकविधेति तत्फलदानेपि तारतम्यमिति, 'प्रकृतैतावन्त्व'त्येकस्त्रे पष्टे भगवान् पालकोपीति, 'तदच्यक्ते'ति चतुःस्त्रे 'प्रकाशवचावेशेष्य'मिति भेदन्ति पश्चस्त्रतां कृत्वा, तत्र सप्तमे परमात्मा सदा अव्यक्तस्वभावः, स च भक्तिसाध्यात् प्रसादाद्रस्त्रो भवतीति, 'उभयव्यपदेशा'दिति चतुःस्त्रेऽप्टमे आनन्दादिरूपोपि श्रुतिबलादानन्दा-दिगुणकोपीति सर्वत्र माहात्म्यमेवोच्यते भक्त्यर्थमित्याहुः ।

तत्रापि वयमुदासीनाः। आद्ये हेतोरध्याहार्यत्वात्। द्वितीयार्थस्य प्रागपि सिद्धत्वेन निष्प्रयोजन-

कारणभृतप्रतिपादिकासु। राज्दान्तरेणेति। ठयशब्दादन्येन 'एकीभवती'ति शब्देन। एचेति। ठययो-गव्यवच्छेदक एवेति। अविभागेति। द्वयोर्धमत्वेनार्धनारीश्वरवद्विभागरूपत्वेन। एव सिद्धेरिति। सैन्धविखल्य उदके प्रास्ते तथादर्शनादेवकारः। दृष्टान्तेन सिद्धेरित्यर्थः। वैपरीत्यस्येति। अविभाग एकीभावः भेदाभावो ठय इति वैपरीत्यं तस्य। कारणप्राचेति। कारणभूतप्रतिपादिकासु प्रायपाठो बोध्यः। कारणत्यैवेति। कार्यश्वरात्येत्यस्य योगस्तस्य व्यवच्छेदकः।

श्रीव इति। भगवान् शैवः। एते नैवेति। रामानुजाचार्यमतद्षकग्रन्थेन। प्रकारमेदामावादेवेति। अप्राकृतेति। तथाच रूपशब्दः प्राकृतरूपे लाक्षणिक इति भावः। भिक्तिं विनेति। भिक्तिं विनाम्बुवदग्रहणात् जीवस्य न तथात्वं स्वरूपसुस्वाभिव्यक्तिमत्त्वं स्वरूपसुस्वाभिव्यक्तिरिति यावत्। इत्यर्थकात्त्रथा। भिक्तिः सर्वन्नेति। अत्र तु व्यांक्यासुधायामर्थः कृतः। 'मक्तेर्वृद्धिहासभाक्त्वं बह्यर्थकात्त्रथा। भिक्तिः सर्वन्नेति। अत्र तु व्यांक्यासुधायामर्थः कृतः। 'मक्तेर्वृद्धिहासभाक्त्वं बह्यादीनां मक्तत्वेन्तर्भावात्। एवं मिक्तितारतम्येऽङ्गीकृत एवेश्वरस्योभयान्त्रति सामञ्जस्यसंभवादिति।' पालकोपीति। अत्र पूर्वपक्षप्रदर्शनपरं भाष्यम्। 'सृष्टिसंहारकर्तृत्वमेवास्य, न पालकत्वम्। स्वतः-सिद्धेरिति। तद्युक्तम्। सृष्टिसंहारकर्तृत्वाभ्युपगमस्य व्यर्थत्वात्। स्वतःसिद्धेरित्यत्रास्थेत्यप्रतितेश्च। स्थितेरित्यध्याहारेपि स्वभाववादाश्रयणस्य सृष्टिसंहारसाम्येन तत्कर्तृत्वाभ्युपगमानुपपत्ते'रिति श्रन्थात्। भिद्वनेनेति। 'प्रकाशादिवचावैशेष्यं प्रकाशश्च तत्कर्भण्यभ्यासा'दिति सूत्रभेदनेनेत्यर्थः। सप्तमम इति। अधिकरणे। तद्व्यक्तस्त्रार्थमाहुः परमातमिति। अभक्तानामिति बोध्यम्। प्रकाशश्चेति सूत्रार्थमाहुः स्व चेति। प्रकाशपदार्थो व्यक्त इति। श्रुतिति। 'आनन्दं ब्रह्य' 'एष ह्येवानन्दयाती'ति श्रुतिवलात्। स्वजेति। उभयव्यपदेशे। देवत्वं माहात्म्यम्। एवकारोऽभेदयोगव्यवच्छेदकः। हेतोरिति। भेदवान

१. अज्ञाते क ।

परमतः सेतृन्मानसम्बन्धभेद्व्यपदेशेभ्यः ॥ ३१ ॥ (३-१-१०)
धर्मिधर्मविरोधः परिहृतः । धर्म्यन्तरविरोधपरिहारार्थमधिकरणमारभेते ।
तत्र पूर्वपक्षमाह । परमतः । अतोपि ब्रह्मणः परमन्यदुत्कृष्टं फलमस्ति । तत्र
वैदिकहेतवः । सेतृन्मानसम्बन्धभेद्व्यपदेशेभ्यः । यद्यपि समन्वय एवैते दोषाः

भाष्यप्रकाराः।

कत्वात्। तृतीयेपि जीवस्य मुख्यप्रतिविम्बतायां मिथ्यात्वापत्तेभिन्नत्वस्य प्रागेव साधितत्वाच स्त्रवै-यर्थ्यमित्यादिदोषाणां भानादिति ॥३०॥ इति नवसं प्रकाद्याश्रयवद्वेत्यधिकरणम् ॥ ९॥

परमतः सेतृन्मानसम्बन्धभेद्व्यपदेशेभ्यः ॥३१॥ सङ्गतिकयनपूर्वकमधिकरणप्र-योजनमाद्यः धर्मीत्यादि । ब्रह्म सर्वधर्मग्रन्यम् , न तु धर्मीति, धर्माश्रेतरेतरिकद्धाः न ह्येकत्र सम्भ-वन्तीति, धर्माश्र कार्याः, न ब्रह्मत्यादिरूपो यो विरोधः, सोधिकरणचतुष्टयेन परिहृतः । अतः परं धर्म्यन्तरस्यापि राहावस्थानमाशङ्क्य तत्परिहारार्थमारभते । तथाच प्रसङ्गः सङ्गतिरुक्तविरोधपरि-हारश्र प्रयोजनिमत्यर्थः । तत्र यथा ह्येयाहृह्मणः फलरूपमृत्कृष्टम् , एवं ततोप्यन्यदुत्कृष्टमित्त नवेति सन्देहः । तद्धीजं तु 'अक्षरात् परतः परः' 'पुरुषात्र परं किश्चित् सा काष्टा सा परा गति'रिति व्यपदेशः सेत्वादिव्यपदेशश्र । तयोः पूर्वपक्षादेव वृध्यमानत्वात् तमेव वदतीत्या-श्येनाहुः लन्नेत्यादि । तन्त्र वैदिकहेतव इति । फलान्तरसन्त्वे वैदिका एव हेतवः । तथाच

दोनुसन्धेयः । प्रतिपिपादियिपितोभयिकङ्गे हेतुतयोभयिकङ्गिनिपेधो हेतुः । भेदे प्रतिपिपादियिषिते उभयकिङ्गिनिपेधो न हेतुरतोत्र परस्योभयिकङ्गे सर्वत्र स्थानतोपि नेत्यतोऽभेदः प्रसिद्धः प्रतिपत्तव्यः ।
अप्राक्नतरूपवत्त्वं प्रसिद्धं प्रतिपत्तव्यम् । एक एव सर्वत्रेश्वर इति एवं हेतोरभेदरूपस्याप्राक्नतरूपवत्त्वस्य
वाध्याहार्यत्वात् । द्वित्तीयार्थस्येति । अत्राधिकरणे प्रथमस्त्रेण रूपराहित्यमुपपाद्य 'प्रकाशवचानेयध्यं'मिति स्त्रेण रूपवत्त्वविषयाणां श्रुतीनां वैयर्थ्यमाशङ्गा विलक्षणरूपत्वाङ्गीकारेण परिहृतिमित्येवं
व्याख्यासुधोक्तस्येत्वर्थः । प्राग्णपीति । 'न स्थानतोपी'त्यधिकरणेपि । हेत्वन्तरमाहुः भिन्नत्वस्येति ।
प्राग्वेति । भेदवितस्त्रेषु । इत्यादिति । आदिना प्रसिद्धार्थानां स्त्राविपयवाक्यप्रतिपाद्यत्वं
दोषः ॥ ३० ॥ इति नवमं प्रकाद्यास्थ्यवद्वेत्यधिकरणम् ॥ ९ ॥

परमतः संतून्मानसम्बन्धभेद्व्यपदेदोभ्यः ॥ ३१ ॥ सङ्गतीत । प्रसङ्गसङ्गतिरिति वक्ष्यन्ति । धर्मीति । 'ब्रह्मैवेदम्य आसीत्' 'आस्मैवेदम्य आसी'दिति पुरुषविधन्नाह्मणे । प्रयोगाभिप्रायेण । स्पष्टं द्वितीयस्कन्धनवमाध्याये ब्रह्मणं प्रति स्वरूपदर्शने । 'द्वन्दं न्यञ्चि पात्राणि प्रयुनक्ती'ति
गृह्मसूत्रम् । स्पष्टेति । 'स्वरूपं द्विविधं चैव सगुणं निर्गुणं तथे'ति श्रीगोपाठतापिनीयात् । न तु ब्रह्म
प्रसिद्धम् , 'वासुदेव आत्मे'ति द्वितीयसुबोधिन्युक्तदिशा सहानवस्थानम् । ज्ञेष्यादिति । 'ब्रह्मविदाप्नोति
पर'मित्याद्यनुसन्धयम् । तत इति । फठरूपात् । अक्ष्मरादिति । परतोऽक्षरादित्यन्वयः । अयमेको
व्यपदेशः द्वितीयकोटौ बीजम् । प्रथमकोटौ बीजमाहुः सेत्वादिव्यपदेशः इति । सेतृन्मानसम्बन्धभेदव्यपदेशः । एतेऽत्र यथाक्रमं बीजे बोध्ये । अग्रे स्पष्टे । एवेति । संश्यग्रन्थयोगव्यवच्छेदक एवकारः ।
तमेवेति । पूर्वपक्षम् । एवेति । पूर्ववत् । फर्छति । फठमक्षरात्यरं ततोऽन्यत्फठान्तरं परमत इति
सूत्रभागोक्तम् । तत्सन्वे वैदिका हेतवो वक्तव्याः, अन्यथा 'अक्षरात्यरतः पर'इत्याद्यक्तश्रुतिभ्यां फठान्तरबोधेऽवक्तव्यत्वं सूत्रस्य स्यात् । वैदिका एवेत्येवकारस्तु वैदिकहेतुसन्वेऽन्योक्तौ प्रतारकत्वं स्यादिति

परिह्नाः, तथापि खरूपविरोधपरिहारप्रस्तावात् पुनरुच्यन्ते । सर्ववाक्यप्रतिपाच-मेकमेवेल्यपि न सिद्धम्। एतैहेंतुभिः परिच्छेदेन धर्मि भेदे सिद्धे न पूर्वाधिकरणसिद्धा-न्नविरोधः । ननु समन्वयेन ब्रह्मत्वसुत्तरपादेनैक्यं पूर्वाधिकरणेनाविरोध इति व्य-र्थमिद्मधिकरणमिति चेत्। न । अर्थवलविचारोयम्। समन्वये चोत्तरपादे च शब्द-

## भाष्यप्रकादाः।

याव्दबलेन अडितीयत्वादिवदर्थवलेन फलान्तरस्यापि सिद्ध्या प्राप्ते विरोधे वेदान्तवाक्यार्थनिर्धाराय प्रश्वत्तस्यितिद्वारणमावश्यकमिति बोधितम् । ननु सेत्वादिवाक्यानां पूर्व विचारितत्वात् पुनः कथनस्य किं प्रयोजनमित्यत आहुः यचपीत्यादि । सर्वेषां वेदान्तानां ब्रह्मपरत्वविचारे यद्य- एयेते सेत्वादिपदोक्ता अवान्तरवर्तित्वादयः परिहृताः, तथापि परस्ररूपविरोधित्वेन वाधका इत्येवं न परिहृता इति तथा परिहृत्तं पुनरुच्यन्ते । किञ्च । तेषु तेषु वाक्येषु तत्तदृपाणां प्रतिपादनात् सर्ववाक्यप्रतिपाद्यमेकमेवेत्यपि न सिद्धम्, अतस्तत्साधनायापि पुनरुच्यन्त इत्याक्षेप एवात्र सङ्गतिरस्त, न प्रसङ्ग इत्यत आहुः एत्तेरित्यादि । सेत्वादिभिर्हेतुभिक्तदाक्षिप्यत इत्याक्षेप एवात्र सङ्गतिरस्त, न प्रसङ्ग इत्यत आहुः एत्तेरित्यादि । सेत्वादिभिर्हेतुभिः परिच्छेदेन ब्रह्मणोऽवान्तरत्वनिश्चयेन धर्म्यन्तरे सिद्धे तस्मिन्नव परत्वमहितीयत्वं च पर्यवसास्यतीति न प्रविधिकरणसिद्धान्तानां विरोधः, अतो नाक्षेपः सङ्गतिः, किन्तु प्रसङ्ग एव सङ्गतिरित्यर्थः । पुनः प्रकारान्तरेण वैयर्थ्यमाग्रङ्क्य परिहरन्ति निवत्यादि । अविरोध इति । प्रतिषधोधकस्यादितीयपदस्यासङ्कचितवृत्तिकत्वात् तेन धर्म्य-

## रहिमः।

अन्यहेतुक्तियोगत्यवच्छेदकः । नत्वन्ये हेतव इति । ज्ञाब्देति । 'एकभेवाद्वितीय'मित्यादिशब्दबरुन । अर्थेति । सेतृन्मानाद्यर्थवलेन । अर्थास्तु वक्ष्यमाणानां सेत्वादिवोधिकानां श्रुतीनाम् । विरोध इति । अद्वितीयादिश्चतिविरोधे । प्रयुक्तस्येति । भगवतो व्यासस्य । एसदिति । परतःपरस्य सम्बन्धि । अन्यथा वैदिकहेत्रक्तिपुरःसरं परात्परविचारणमयुक्तं स्थात् । ब्रह्मेतरात्मधर्माणां तयोरभेदेन ब्रह्मपरत्वात्पादार्थ-सङ्गतिः। पूर्विमिति । दहराधिकरणे सेत्वाक्यम् । तत्रैवोन्मानवाक्यं 'यावान् वा अयमाकाश'इत्यादि । तत्रैवाधाराधेयसम्बन्धवाक्यं प्रमेयनिरूपणप्रस्तावे 'उभे अस्मि'न्नित्यादि । अन्तस्तद्धर्माधिकरणे भेदवाक्यं 'य एपोन्तरादित्ये हिरण्मयः पुरुष' इत्यादि । अवान्तरेति । अवान्तरवर्तित्वं परिच्छेदनिरूपणात् । आदिना परिच्छेदः आधाराधेयभावः सम्बन्धः भेदश्च । परीति । उक्ताधिकरणेषु परिहृताः । तथा-पीतिभाष्यं विवृण्वन्ति सम तथापीति । सर्वेतिभाष्यं विवृण्वन्ति सम किश्चेत्यादि । तेष्विति । अधिकरणविषयवाक्येषु । 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मिति श्रुत्येवकारः । एतेरिति । सेत्वादिभिः । तदाक्षिप्यत इति । परत्वमद्वितीयत्वं च पूर्वोक्तं कथिमत्याक्षेप आक्रोश इत्यर्थः । एवकारव्यवच्छेद्य-माहुः न प्रसङ्ग इति । धर्म्धन्तर इति । अतः परस्मिन् । तस्मिन्नेवेति । एवकारेण परब्रह्मान्यरू-पान्ययोगो व्यवच्छिद्यते । चिरोध इति । 'अक्षरात्परतः पर'इति श्रुतावक्षरात्परतोपि परत्वकथनान्न विरोध इत्यर्थः । प्रसङ्ग एवेति । आक्षेपसङ्गतिन्यवच्छेदक एवकारः । वैयर्थ्यमिति । अधिकरण-वैयर्थ्यम् । **नन्वित्यादी**ति । समन्वयेन पूर्वाध्यायार्थेन धर्म्यन्तरस्य ब्रह्मत्वं तत्त्रतिपादकस्य 'अक्षरात्परतः पर' इसम्स परतोऽक्षरादिखन्वयात्। उत्तरपादे 'सर्ववेदान्तप्रत्ययं चोदनाद्यविशेषा'दित्यारम्भके वेद्यैक्येन विद्येक्यम् । प्रतिषेघेति । द्वितीयप्रतिषेधबोधकस्य । स्वरूपस्येत्येकस्य । एतेनावान्तरवर्तित्वादीनां बलविचारः । धर्मिविचाराज्ञ पूर्वेण गतार्थत्वम् । फलतः साधनतश्च प्रमेयाच प्रमाणतः । विचारेणाबृहत् तचेत् कोऽन्यः साधियतुं क्षमः॥ १॥

अतो हेतृन बाधकानाह। एकदेशबाधकत्वात्। तत्र फलतो बाधहेतुमाह। सेतृन्यपदेशात्। 'अथ य आत्मा स सेतुर्विधृति'रिति। 'दहर उत्तरेभ्य' इत्यत्र ब्रह्मत्वमस्य सिद्धम्। 'अथ य इहात्मानमनुविद्य व्रजन्ती'त्युपक्रम्य, 'सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवती'त्युकत्वा, कामानुपपाद्य, अज्ञानन्यवधानं ज्ञानप्रशंसार्थमुक्त्वा, ज्ञानानन्तरं संसारसम्बन्धाभावाय सेतृत्वं बदति। पापान्धितरणार्थम्। यश्च तरित, तद्गताश्च दोषा गच्छन्तीति च। अतः संसारफलयोर्मध्ये विद्यमानत्वात् तीर्णस्यैव फलश्रवणात् फलरूपं वस्तु किश्चिद्दन्यदस्तीति ज्ञायते। निधित्वेन

भाष्यप्रकाशः।

न्तरस्यापि निवृत्तेः स्वरूपस्याप्यविरोध इत्यर्थः । धर्मिविचारादित्यादि । पूर्वाधिकरणे धर्माणां व्रक्षणः सकाशाद्धेदो निवारितः, इह तु धर्म्यन्तरं निवार्यत इति धर्मिविचारात् तथेत्यर्थः ।

अतः परं स्रतं व्याकिरिध्यन्तो हेतुचतुष्टयकथनप्रयोजनं गृक्वन्ति फलतं इत्यादि । फलत इत्यादौ ल्यव्लोपं पश्चमी।फलमनुसन्धायेत्यर्थः। एवमग्रेपि। अवृहत्तदिति।न परं ब्रह्म, पूर्वाधिकरणेषु विचारितम्। कोऽन्य इत्यादि।फलादिव्यतिरिक्तः कोऽन्यो हेतुस्तस्य परब्रह्मत्वं साधियतुं समर्थ इत्यर्थः। साधियतुमिति खार्थणिच्। 'रामो राज्यमचीकर'दितिवत्। विभजन्ते अत इत्यादि। यत एवं विचारेऽन्यो हेतुनं साधनसमर्थः, अतः परत्ववाधकान् हेतून् क्रमेणाहेत्यर्थः।क्रमे हेतुमाहुः एकेत्यादि। परब्रह्मत्वे साधनीये परत्वमेकदेशसद्धाधकत्वादित्यर्थः। 'ब्रह्मविदामोति पर'मिति फलत्वात् परत्वमुक्तम्, अतस्तद्धाधकं हेतुं पूर्व वदतीत्याशयेनाहुः तन्त्रेत्यादि। एकदेशवाधकत्वे मानमाहुः दहरेत्यादि। अस्येति। सेतोरित्यर्थः। फलतो वाधकं हेतुं व्युत्पादयन्ति अथेत्यादि। तद्भावणादित्यर्थः। ननु पूर्व 'तद्यथापि हिरण्यनिधिं निहितमक्षेत्रज्ञा उपर्युपिर सश्चरन्तोपि न विन्देयु'-रित्यादिना तिसन् फलत्वमिप दष्टान्ते वोधितमिति कथं फलतो वाधकत्विमत्यत् आहुः निधि-रित्यादिना तिसन् फलत्वमिप दष्टान्ते वोधितमिति कथं फलतो वाधकत्विमत्यत् आहुः निधि-रित्यादिना तिसन् फलत्वमिप दष्टान्ते वोधितमिति कथं फलतो वाधकत्विमत्यत् आहुः निधि-

परसिक्षपविरोधित्वेन बाधकत्वं परिहृतम् । भाष्ये । इद्मिति । ब्रह्मत्वि । ब्रह्मति । अर्थवित्रेति । धर्म्यन्तरक्षपार्थबलेन 'अक्षरात्परतः पर' इति यथावद्योज्येत्यर्थबलिवारः । बादिस्तितम् । व्यासमतमाहुः समन्वय इति । व्यासमतत्वेन तस्य शब्दबलिवारकत्वात् । प्रकृते । एवं विचार इति । परब्रह्मतः परिवचारे । परत्वेति । परब्रह्मणः परत्ववाधकान् अक्षरात्परतः परस्य साधकान् । सूत्रकार आह् व्युत्पाद्यन्तीति । छान्दोग्यीयदशमप्रपाठकस्थाभ्यां श्रुतिभ्याम् । पूर्विमिति । छान्दोग्ये दशमप्रपाठक एव । 'अथ य आत्मा स सेतुर्विधृति'रित्यस्मात्पूर्वम् । इत्यादिनेति । 'एवमेवेमाः सर्वाः प्रजा अहरहर्गच्छन्त्य एतं ब्रह्मलोकं न विन्दन्त्यनृतेन हि प्रत्यूहां' इत्यादिपदार्थः । तस्मन् फलत्वमिति । परब्रह्मणि फलत्वं दुविर्द्भयत्वेन निधित्वेन वा बोधितमित्यर्थः, नतु सेतावित्यर्थः । वाक्यस्य 'अथ य आत्मे'त्यस्मात्पूर्वत्वात् । अथेत्यस्यानन्तर्यार्थत्वे सेतावित्यर्थः । ब्रह्म सेतुरिति । फलत इति । फलमनुसन्धाय सेतुक्षपहेतोः परत्वस्य बाधकत्वम् । फलतोऽत्र सेतुत्वं ब्रह्मत्वम् । यद्यपि 'ब्रह्मविदाप्नोति पर'मित्यत्र परपदम् । अत्र फलमिति तौल्यम् , तथापि 'अक्षरात्परतः पर'

फलवचनमवान्तरफलपरं भविष्यति । 'एतमानन्दसयमात्मानसुपसंक्रम्ये'लप्य-त्रोदाहरणम् । तथा उन्मानव्यपदेशात् । तत्रैव 'यावान् वा अयमाकाशस्तावाने-षोऽन्तहृद्य आकाश' इति साधनयुक्तिप्रक्षे, उन्मानेन परिच्छेदं निरूपयति । दृष्टान्तदाष्टीन्तिकत्वेन ज्ञानं साधनम् । तत्र बहिराकाशज्ञानमपि साधनं भवति ।

## भाष्यप्रकाराः।

त्वेनेत्यादि । निधेरर्थरूपत्वेन परतः पुरुपार्थत्वात् तदृष्टान्तेनात्र फलकथनात् तथेत्यर्थः । अत्रो-दाहरणिमिति । त्यवन्तप्रयोगादवान्तरत्वे उदाहरणिमित्यर्थः । अत्र मध्ये विद्यमानत्वादित्यनेना-व्यापकत्ववोधनादेशपरिच्छेदो ज्ञापितः । साधनतो वाधकं च्युत्पादयन्ति तथा उन्मानेत्यादि । तत्रेवेवति । दहरविद्यायामेव । तत्र हि दहरपुण्डरीकान्तर्यो दहर आकाशस्तदन्तःस्थितस्य ज्ञानार्थ-क्यल्रूष्पमन्वेपणं साधनं तस्य युक्तियोजनं विषयावगमानुक्तरत्वं तदर्थके प्रश्ने, 'तं चेद्र्यु'रि-त्यादिना कृते, तदुत्तरं वदन् 'यावान् वा अयमाकाशस्तावानेपोऽन्तहृदय आकाश्च' इति यावत्तान्त्यदाभ्यामाकाशसमानताच्यपदेशेन दहगकाशस्य परिच्छेदं निरूपयति । तत्रश्च दृष्टान्तदार्षान्ति-कत्वेनाकाशद्वयज्ञानं दहराकाशस्त्रस्त्रपञ्चानसाधनम् । तत्र च दृष्टान्तभूतविद्रराकाशज्ञानमपि साधनं कत्वेनाकाशद्वयज्ञानं दहराकाशस्त्रपञ्चानसाधनम् । तत्र च दृष्टान्तभूतविद्रराकाशज्ञानमपि साधनं भवति । तथाच विद्रराकाशः कालतः परिच्छिच इति दार्धान्तिकभूतो दहराकाशोपि तथा मवति। नच यावत्तावत्यदाभ्यां परिमाणसाम्यमेवायाति, नान्यत्साम्यमिति वाच्यम् । 'प्रजापतिर्यज्ञानस्र-जते'त्यत्र 'तानुदिममीत, यावदिग्रहोत्रमासीत्तावानग्रिष्टोम' इति फलतः साम्यवद्त्रापि साम्या-रिवः ।

इति श्रुतेर्वाधकत्वं बोध्यम् । परत इति । सुपुस्यवस्थातः । अवान्तरेति । ब्रह्मप्राप्तेरवान्तरफलपरम् । तदृष्टान्तेनेति । निधिघटितवाक्योक्तदुर्ज्ञैयत्वदृष्टान्तेनात्र धर्म्यन्तरे । तथा अवान्तरफलपरं भविष्यति । ल्यवन्तेति । 'क्त्वो ल्यवि'ति क्त्वो व्याकरणे समानकर्तृकाद्धातोविधानाद्भगूपनिपदि कामरूप्यनु-संचरन्नितिश्रुत्युक्तसंचरणफठात्फठेऽवान्तरत्वे इत्यर्थः । इत्यनेनिति । भाष्येण । तथाचातः धर्म्यन्तरं प्रब्रह्मणः परं सेतुव्यपदेशात्, यन्नैवं तन्नैवम्, 'जन्माद्यस्य यत' इत्यत्र परवत् । साधनत इति । साधनमनुसन्धायोन्मानरूपहेतुं धर्मिपरत्ववाधकं न्युत्पादयन्ति स्मेत्यर्थः । एवकारोऽन्ययोगन्यवन्छेदकः । अन्वेषणमिति। 'किं तत्र विद्यते यदन्वेष्टव्यं यद्वा विजिज्ञासितव्य'मिति प्रश्नेनेष्टत्वात्साधनम् । पाठान्तरे 'तिस्मन्यदन्तस्तदन्वेष्टव्यं तद्वा विजिज्ञासितव्य'मिति विधानात्साथनम् । तिःकविशिष्टं आसमन्ताच्छ-ब्देथे शङ्काराहित्यपूर्वकं यज्ज्ञानं तदर्थकस्तत्प्रयोजनको यत्नस्तद्रपमन्वेषणं तद्विशिष्टम् । भाष्ये 'किं तत्रे'त्याद्यक्तपाठे युक्तेः प्रश्नेऽन्वयेपि पाठान्तरे किंप्रयोगामावेन प्रश्नेऽन्वयाभावेनाहुः तस्य युक्तिरिति । योजनं पूर्वोक्ताकाशान्तःस्थिते बोध्यम् । शाब्दज्ञानविषयोऽर्थः तस्यावगमो ज्ञानम् । तदनुकूठं तज्जनकं तत्त्वं तदनुकूठत्वं साधन इति । तद्धेकेति । तत् विपयावगमानुकूठत्वमर्थः प्रयोजनं यस्य प्रश्नस्य तादशप्रश्ने । इत्यादिनेति । 'तं चेद्र्युर्यदिदमस्मिन्त्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म दहरोस्मिन्नन्तराकाशः किं तदत्र वर्तते यदन्वेष्टव्यं यद्वा विजिज्ञासितव्य'मित्यादिशब्दार्थः । तदुत्तरं प्रश्नोत्तरम् । भाष्यीयो-न्मानशब्दार्थमाहः आकाशसमानतेति । दृष्टान्तेत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम तत्रश्च दृष्टान्तेति । तत्र बहिरिलार्दिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म तच्च चेति । कालत इति । ईश्वरे कालकृतं परत्वं वियति कालकृतमपरत्वं तद्रपः परिच्छेदस्तद्विपयः । तथेति । कालतः परिच्छिन्नः । नान्यदित्येवकारार्थः । कालतः परिन्छन्नत्वं नेत्यर्थः । उद्भिमीतेति । उन्मानमकुरुत । फलत इति । फले साम्यवत् । चतुष्पाच ब्रह्म भूतादिपादाश्च ज्ञातव्याः। तथा सम्बन्धव्यपदेशात्। तत्रैव प्रमेयनिरूपणप्रस्तावे 'उभाविस'िश्रलादिना आधाराधेयसम्बन्धो निरूपितः। अत्र च वस्तुपरिच्छेदो निरूपितः। 'प्राज्ञेनात्मना सम्परिष्वक्त' इति च। तथा भेदव्यपदेशात्। 'य एषोऽन्तरादिले हिरण्यसयः पुरुषो दृश्यते' 'य एषोऽन्तर-ऽक्षिणि पुरुषो दृश्यते' इत्यत्र स्थानद्वयस्थितयोः पुरुषयोः परस्परं धर्मातिदेशमाह। अक्षिस्थितनिरूपकमितदेशः प्रमाणिमिति। धर्म्यभेदे तु स एवायिमिति वदेत्।

#### भाष्यप्रकाशः।

न्तरलाभस्य बोधनायोन्मानपदस्य स्रत्रे उक्तत्वादिति । तथाच दृष्टान्ते कालपरिच्छेदात् तत्समान-त्वज्ञानरूपसाधनतः परत्विनवारणमित्यर्थः । उदाहरणान्तरमाहुः चतुष्पादित्यादि । अत्रापि भ्ता-दीनां पादानामनित्यत्वात् तज्ज्ञानरूपसाधनतः कालपरिच्छेदात्तथा । तृतीयं हेतुं व्युत्पादयन्ति तथा सम्बन्धेत्यादि । नन्नैवेति । दृहरवाक्ये । तथाचात्राधारत्वेनैव प्रमेयत्वम् , न तु सर्वोत्क्र-पृत्वेनिति प्रमेयतो वस्तुपरिच्छेदान्न परत्वसिद्धिरित्यर्थः । वस्तुपरिच्छेदे उदाहरणान्तरमाहुः प्राज्ञे-नत्यादि । चतुर्थहेत्द्राहरणमाहुः य एष इत्यादि । अतिदेशाः प्रमाणमिति । 'तस्तेतस्य तदेव रूपं यदमुष्य रूपं यदमुष्य गेष्णो तो गेष्णो यन्नाम तन्नामे'ति श्रावणात् तथेत्यर्थः । गेष्टणाविति,

फलमुभयोः समानमित्यर्थः । तत्समानेति । तत्समानत्वज्ञानरूपसाधनमनुसन्धाय परबद्धणि परत्व-निवारणमित्यर्थः । पूर्वपक्षसूत्रत्वान्नाकाशान्तरन्वेषणम् । उदगहरणेति । उन्मानव्यपदेशे तथा । भूतादीनामिति । 'भूतादिपादव्यपदेशोपपत्तेश्रैव'मिति सूत्रे 'ज्योतिश्ररणा'धिकरणे स्पष्टम् । तज्ज्ञा-नेति । तज्ज्ञानरूपसाधनमनुसन्धाय, ज्योतिषि कालकृतं परत्वं पादेषु कालकृतमपरत्वं तद्रपः परिच्छेद-स्तस्मात् । तथा नामोन्मानेन ज्येष्ठे कालकृतं परत्वं किनष्ठे कालकृतमपरत्वमितिवज्ञतुष्पाद्वह्य कालेन परत्वविशिष्टम् । भूतादिपादाश्च कालेनापरत्वविशिष्टा इत्यर्थः । अत्राधारेति । श्रुतौ 'उभे वावा-पृथिवी अस्मिन्नाकाशेन्तरे समाहिते' इत्युक्तयात्र आकाशस्याधारत्वेन, नतु आधेयत्वेन प्रमेयत्वम् । द्यावापृथिच्योस्त्वाघेयत्वेन । उभयत्रैवकारच्यावर्समाहः नित्वित । वस्तिवित । आकाशद्यावापृथ्वी-नामाधाराधेयभावसम्बन्धात्कालकृतापरत्वरूपपरिच्छेदान्न परत्रह्मणि परत्वसिद्धिः । वस्ति-नामाकाशादीनां कालकृतापरत्वरूपपरिच्छेदे इत्यर्थः । अनेन 'अत्र च वस्तुपरिच्छेद' इति माष्यमपि व्याख्यातम् । प्राज्ञेनेत्यादीिते । इयं ज्योतिर्नोह्मणेस्ति । सुषुप्तौ जीव आधेयः, प्राज्ञ आधार इत्याधारा-धेयसम्बन्धो निरूपितः । आष्ये । धर्मातिदेशमिति । किमत्र कार्यमिति चेच्छुणु । उभयत्र पूर्व-पक्षनिराकरणेन ब्रह्मत्वज्ञानमिति । धर्मस्वरूपमाहुः अक्षीति । श्चितिर्धर्मः । अक्षिश्चितः हिरण्मयनिरूपितः तत्सम्बन्धी इत्येवं हिरण्मयदर्शनमक्षिस्थितिनिरूपकम् । प्रकृते । तस्यैतस्येति । छान्दोग्ये प्रथम-प्रपाठके । तस्य प्रसिद्धस्य, एतस्याक्षिस्थितस्य, अझुच्य हिरण्मयस्य । तथेति । 'अन्यत्र प्रतीतायाः कृत्स्त्राया धर्मसन्ततेः, अन्यत्र कार्यतः प्राप्तावतिदेशः स कथ्यतं इत्यतिदेशलक्षणादन्यत्र आदित्ये हिरण्म-यपुरुषे, अन्यत्र अक्षिस्थपुरुषे, कार्यतः ब्रह्मत्वतः । अतिदेशोयं शन्दः प्रमाणमित्यर्थः । पर्वणी इति । 'एषा त्रय्येव विद्या तपती'ति महानारायणश्चतेः । व्युहौ । 'तस्यर्क् साम च गेष्णौ' इत्यादिश्चतेः । केचि-दिति । विरलाः । अष्टरसात्मकोद्गीयविद्यायां अधिकारिपर्वतोतिरिक्तनटगायनपर्वीचित्यात् । 'नटवरवप्र'रिति अतो देशकालवस्तुखरूपपरिच्छेदाशतुर्विधपरिच्छेदरहितमन्यत् किश्चिदस्तीति प्रतिपत्तच्यमित्येवं प्राप्तम् ॥ ३१॥

# सामान्यातु ॥ ३२॥

तुज्ञान्दः पक्षं न्यानर्नयति । समानस्य भावः सामान्यम् । सेत्वाकाज्ञादि-ज्ञान्दास्तद्धर्मातिदेशार्थमुच्यन्ते, न तु तद्गतं दोपमपि कल्पयन्ति । संसारसागरी-त्तरणोपायत्वात् सेतुत्वम् । निर्लणायाकाज्ञात्वम् । कामाभिदोहाय चतुष्पात्त्वम् ।

## भाष्यप्रकाशः।

पर्वणी इत्यर्थः केचिदाहुः । 'गेर्णां तु नटगायना'विति कोशात् नाविति वयं प्रतीमः ॥ ३१ ॥

सामान्यात्तु ॥३२॥ सिद्धान्तस्त्रं व्याकुर्वन्ति तुश्चव्द इत्यादि । पक्षमिति । एतेईतुभिः परन्वनिराकरणपद्मम् । न तु तद्भनं दोपमपि कल्पयन्तीति । पूर्वाधिकरणे दोपनिरासस्य श्रुत्येव कृतत्वादोपं न कल्पयन्ति । मामान्यादिति मात्रो हेतुः प्रयोजनगर्भ इत्याशयेन व्याकुर्वन्ति मंमारेत्यादि । पोडशकलश्रुतिरत्र प्र्वे नोदाहता, तथाप्यन्यरुदाहतेति तत्तात्पर्यमप्युक्तम् । एवमन्यत्रापि वोधार्थम् । अतिदेशकपदामावे सेत्वादिश्चदं कथं सामान्यावगमः, कथं च तहुणा-

## रिंदमः।

श्रीमद्भागवते । 'जगो कलं वामदशां मनोहर'मिति च । आएये । देशकालेत्यादि । सेतुर्देशकृतः । उन्मानं कालकृतम् । वस्तु सम्बन्धकृतम् । स्वरूपं भेदकृतम् । अतो देशादिपरिच्छेदात् ॥ ३१ ॥

सामान्यातु ॥ ३२ ॥ परत्येत्यादि । इत्येवं प्राप्तमित्युक्तम् । भाष्ये । सामान्यमिति । तस्मादिति विस्तरः । सेत्वादिसामान्याचनुविधपिन्छेटरिहतपीत्यर्थः, तदुपपादयन्ति स्म तद्धमिति । तेषां सेत्वादीनां धर्माः सेनुत्वादयो वक्ष्यमाणाः तेपामितदेशः कार्यतः प्रापणम् । कार्यं चनुविधपिरिच्छेदरिहतस्थान्यत्वप्रतिपत्तिच्यावर्तनम् । तादृशप्रापणार्थमुच्यन्ते, ननु परिच्छेदेन दोपं प्रदर्श्य धर्म्यन्तरार्थमुच्यन्ते । प्रकृति । प्रकाशाश्ययद्वे त्यधिकरणे दोपो धर्मकृतदेतं तस्य निरासस्तस्य श्रुत्या स्वरूपछक्षणश्रुत्या ज्ञानस्य स्वयंप्रकाशत्वान् । 'स्वयंप्रकाशाय नमस्करोमी'ति गजेन्द्रस्तुतौ । प्रकाशाश्ययशब्दादेवकारः । दोषमिति । देशकालवस्तुस्वरूपपिरच्छेदरूपं न कल्पयन्ति, किन्तु धर्मामेदं कल्पयन्तीत्यर्थः । प्रयोजनेति । संसारसागरोत्तरणादिकं प्रयोजनं तद्वभे मध्ये यस्य स तथोक्तः । सेत्वादिपदौः सत्वादिप्रतीतेः संसारमागरतरणादिप्रयोजनमपदार्थः स्मानित्यवमक्तम । पूर्विमिति । पूर्वपक्षसूत्रे । अन्यौरिति । शद्भराचार्यप्रमृतिभिः । तथाच भाष्

भवति । तदेतद्वस चतुष्पाद्यशापं पोडशकलं मिति । यद्यपि चतुष्पाच व्रक्षेति भाष्यश्रुत्यादाहता, तथापि स्पष्टं नेत्येवमुक्तम् । पोडशी कला पोडशकला सा अम्याम्तीति पोडशकलं व्रद्य। पोडशी चन्द्रकला ध्रुवा तुरीयामृतक्तपृत्यमृतत्वाय । एवं हेतुद्वयमुक्तवा सन्यन्थव्यपदेशहेतोः सामान्यमाहुः भाष्ये अदुलभित्वायिति । निहं सम्बद्धो दुर्लभो भवति । भदव्यपदेशहेतोः सामान्यमाहुः दिव्यत्यायिति । आदित्यपुर्पेऽक्षिस्थितदिव्यधर्मत्वाय । प्रकृते । एवमन्यच्यापीति । अग्निहोत्रशब्दम्तद्धर्मातिदेशार्थं नतु तद्गतं दोपं दित्वापादकं देशादिपिरच्छदक्तं वापि कल्पयतीत्यवं अन्यत्र कुण्डपायिनामयनेपि । अतिदेशकतित्वत्यदं तथेहाभावेपि । अतिदेशकति । यथा पूर्वतवे प्रकृतिविद्वकृतिः कर्तव्यतिशिष्टवाक्ये प्रकृतिवत्यदं तथेहाभावेपि । सामान्येति । परमहावर्यन्तरयोः साम्यावगितः । तद्वणानां सेत्वादिगुणानां संसारसागरोत्तरणोपा-यत्वादीनाम् । एवकारो दित्वापादकगुणियोगव्यवच्छेदकः । तद्वणानामिति । अग्निहोत्रगुणानां

अमृतत्वाय षोडदाकलत्वम् । अदुर्लभत्वाय सम्बन्धः। दिव्यत्वाय धर्मातिदेशः। कुण्डपायिनामयने मासाग्निहोत्रवहुणार्थमेव वचनम्, न दोषार्थमिति न ततो-ऽन्यदाङ्कोत्पादनीया। तस्मान्न पूर्वोक्ता दोषाः॥ ३२॥

बुद्धार्थः पादवत् ॥ ३३ ॥

अन्यसमानधमेवन्वं कुत्रोपयुज्यत इत्यत आह। बुद्ध्यर्थः । तथा व्यपदेशो बुद्ध्यर्थः । बुद्धिरेव प्रयोजनं यस्य । तथोपासनार्थमयुक्तमित्याशङ्क्य दृष्टान्तमाह । यथा भूतादीनां पादत्वज्ञानसुपासनार्थम्, तथा तत्तद्वुणवन्त्वेन ज्ञानार्थ स्वधर्मप्रशं-सार्थमेवसुच्यते ॥ ३३ ॥

स्थानविशेषात् प्रकाशादिवत् ॥ ३४ ॥

ननु स एवायमित्यतिदेशेपि तथा बुद्धिः सम्पर्धतैवेति व्यर्थो धर्मातिदेश इत्याशङ्क्य, तथोक्तेपि समानधर्मत्वज्ञानाभावे हेतुमाह। स्थानविशेषादिति। धर्म्येक्येपि स्थानविशेषप्राप्त्या न समानधर्मवक्त्वं दृश्यते अन्यत्रेत्यत्रापि न तथा-

## भाष्यप्रकाशः।

नामेव ग्रहणमित्याकाङ्वायामाहुः कुण्डपायीत्यादि । तथाच पूर्वतचे यथा अग्निहोत्रनाम्ना तहुणानामतिदेशः, तथात्रापीत्यर्थः । ततोऽन्यशङ्कोति । नाममात्रात् तदोषशङ्का ॥ ३२ ॥

बुद्ध्यर्थः पादवत् ॥ ३३ ॥ स्त्रमवतारयन्ति अन्येत्यादि । अयुक्तमिति । उत्तमस हीनसामान्यकथनमयुक्तम् । स्वधर्मप्रदांसार्थमिति । सेत्वादीनां तारकत्वादेर्धर्मस्य प्रशंसार्थम् । उपासनाधर्मस्य फलतः प्रशंसार्थ वा ॥ ३३ ॥

स्थानविशेषात् प्रकाञादिवत् ॥३४॥ स्त्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि। तथोक्तेपीति। स एवायमित्युक्तेपि। व्याक्कविन्ति धम्येक्येपीत्यादि। अन्यत्रेति। स्फटिकादौ। वक्ष्यमाण-रिश्मः।

मासादीनाम् । तथात्रापीति । 'पुरुषात्र परं किञ्चित्सा काष्ठा सा परा गित'रितिसंशयोत्तरकोटि-बीजश्चतेः 'एकमेवाद्वितीय'मितिश्चतेश्चातिदेशिकायाः सत्त्वेनात्राप्यतिदेश इत्यर्थः । तेन भाष्ये । गुणार्थे मासादिगुणार्थम् । एवकारव्यावर्त्यमाहुः न दोषार्थमिति । द्वैतदेशादिपिरच्छेददोषार्थम् । नामेति । सेत्वादिनामाग्निहोत्रनाम च । तदोषेति । द्वैतदोषः देशादिपिरच्छेददोषाश्च तेषां शङ्का । अपिच ततः सत्यज्ञानानन्तानन्दतोऽन्यस्य धर्म्यन्तरस्य शङ्केत्यपि भाष्यार्थः । भाष्ये । तस्मादित्यादि । सामान्यात् न पूर्वोक्ताः सेत्वादिव्यपदेशजन्याः द्वैतं परात्परत्वं धर्म्यन्तरत्वं तद्रपा दोषा न ॥ ३२ ॥

बुद्धार्थः पाद्वत् ॥ ३३॥ अन्येत्याद्गीत । सेत्वादिसमाना धर्माः संसारसागरतरणोपायत्वाद-यस्तद्वत्त्वम् । हीनेति । सेत्वादिसामान्यकथनम् । जडत्वाद्धीनत्वम् । उपासनेति । उपासनाया धर्मस्य संसारसागरतरणोपायत्वादेराश्रयतो हीन्त्वेपि फलतश्चित्तशुद्धिद्वारा ज्ञानभक्तिरूपफलतः ॥ ३३ ॥

स्थानविशेषात् प्रकाशादिवत् ॥ ३४॥ निन्वत्यादीति । इत्यनिदेश इति । धर्मसन्ततेः कार्यतः प्राप्तावितदेश इत्यधः । तथा बुद्धिरिति । संसारसागरोत्तरणोपायत्वादिप्रकारिका बुद्धः । एवकारोऽयोगव्यवच्छेदकः । समानेति । सेत्वादिसमानधर्मत्वज्ञानाभावे । धर्म्येक्ये-त्यादीति । 'स एवाय'मिति धर्म्येक्ये । स्फटिकादाविति । आदिनादर्शद्वयं परस्परं बिम्बप्रतिबिम्ब-

न्यमायास्यतीत्यतिदेशो धर्माणामपि कृत इत्यर्थः । असिन्नर्थे दृष्टान्तमाह प्रकाशादिवदिति । 'यदादित्यगतं तेज' इति वाक्यादादित्यचन्द्राग्निगततेजसा-मैक्येपि न समानप्रकाशत्वं यथा, तथात्रापीति ज्ञानसम्भवादित्यर्थः । आदि-पदादेकस्यैव कालस्य यथोपाधियिशेषसम्यन्धादुत्तरायणत्वादुत्तमधर्मवत्त्वं तद्वि-परीतधर्भत्वं तथेत्यपि संगृद्धते ॥ ३४॥

## भाष्यप्रकाशः।

# दृष्टान्ते च । शेषं स्फुटम् । इत आरभ्य प्रभूणामिति प्रतिभाति ॥ ३४ ॥ रिमः ।

भावापन्नम् । दोषमिति । न समानेति । परस्परमन्यसमानप्रकाशत्वम् । अत्रापीति । दार्ष्टान्ति-केपि । आदिपदादिति । नतु समासघटक आदिशब्दे कुतः पदत्वमिति चेत् । न । ईश्वरवाक्ये न नियमः । यः 'न लुमताङ्गस्ये'त्यनेन पदत्वाभावो चाहुलकात् । एकस्यैचेति । एवकारो द्वित्वसंख्या-योगव्यवच्छेदकः । उपाधीति । मकरसंक्रमणस्य कर्कसंक्रमणस्य च सम्बन्धात् । उत्तमेति । ब्रह्मप्रापकत्वधर्मवत्त्वम् । 'तत्र प्रयाता गच्छन्ति ब्रह्म ब्रह्मविदो जनाः' इति गीतायाः । तथेतीति । धर्मातिदेशः, न तु धर्मेक्यमिति । एवं शेषं स्फुटम् । इत आरभ्येति ।

प्रभ्वाज्ञात्रयभाविनीं गतिमिहोद्भाव्याग्च तत्त्वानुगः सार्घाध्याययुगं चकार रैहितं खाचार्यवर्यः खयम्। शेषं स्वितमित्यतोऽन्यदिष निर्मातुं प्रवृत्तस्ततस्तक्यूनप्रतिपूरको विजयते श्रीविहलो दीक्षितः॥१॥ श्रोतं सार्तं प्रमेयं यद्भिन्नमित्येव संस्थितम् । तदेकीकरणे शक्तो यः श्रीविहलदीक्षितः॥ २॥ तद्भाष्यं प्रथितुं खज्ञो वावदीति जनः कथम् । तथापि विष्य तत्तत्त्वं तचरणैकनिविष्टवीः॥ ३॥

तथापि पार्थक्येन यथावद्वक्ष्यते । अञ्चेदं ज्ञेयम् । श्रीमदाचार्याः स्वानुमतमार्गप्रचारार्थं भगवतावतारिताः । प्रथमस्कन्धसुबोधिन्यारम्भे 'अर्थं तस्य विवेचितुं निह विसुवैश्वानराद्वाक्पतेरन्यस्तत्र विधाय मानुषतनुं मां व्यासवच्छीपतिः । दत्त्वाज्ञां च कृपावलोकनपदुर्यस्मादतोऽहं सुदा गूढार्थ प्रकटीकरोमि बहुधा व्यासस्य विष्णोः प्रियम्' इति स्वानुभावघटितप्रतिज्ञावाक्यात् । 'आचार्यचैसवपुषा स्वर्गीतं व्यनक्ती'त्येकादशस्कन्धवाक्याच । नचाचार्येषु मृदबुद्धा मानुष्यं शङ्कनीयम् । 'यस्यावतारा ज्ञायन्ते शरीरेष्वशरीरिणः । तैस्तैरतुल्यातिशयैर्वीयेर्देहिष्वसङ्गते'रिति दशमस्कन्धवाक्यादनुपमभाष्यं स्वमतसुबोधिन्यन्तसमये वक्तव्येत्येतावत्कृतमिति सर्वोत्कृष्टत्वावधारणात् । इत्थंच स्वमार्गोपयोगि यत्किञ्चित्तत्सर्वमेव वक्तव्यम् । कारुश्च खल्पः । खरीरुाया निर्विपयत्वपरिजिहीर्षया खतदीयसामीप्यार्थं भगवतोपेक्षितत्वेन वारत्रयमाज्ञापनात् । इदं चान्तःकरणप्रबोध आचार्येंक्कम् । 'आज्ञा पूर्व तु या जाता गङ्गासागरसङ्गमे । यापि पश्चान्मधुवने न कृतं तद्वयं मया । देहदेशपरित्यागस्तृतीयो लोकगोचर'इति । 'नाहमात्मानमाशासे मद्भक्तेः साधुभिर्विना । श्रियं चात्यन्तिकीं ब्रह्मन्येषां गतिरहं परे'ति नवमस्कन्धवाक्याच । अतस्तत्र यः कठिनांशस्तद्विवेचनपरा जाताः । इत्थं चानवगाह्याभिप्रायाणां स्त्राणां भाष्यमुक्त्व। सुगमानां स्थापितवन्तः । तदेतत्पूर्यितुं श्रीविद्वरुदीक्षिताः 'स्थानविशेषात्प्र-काशादिव'दिति सूत्रादारम्य भाष्यमारभन्त इत्याद्यः इत आरभ्येत्यादि । श्रीप्रभूणां गोस्तामिनाम् । प्रतिभातीति । समाप्ते श्रीबद्धभदीक्षितविरचित इति शब्दात् । भगवदाज्ञायाश्रान्तःकरण-रूढत्वात्प्रतिभां ग्रन्थकरण उत्तरोत्तरस्फ्रतिरूपां करोतीत्यर्थः ॥ ३४ ॥

१. सूत्राष्टकरहितम् ।

## उपपत्तेश्च ॥ ३५ ॥

किश्व। सत्यज्ञानाचुक्तधर्मिविशिष्टब्रह्मणोऽन्य उत्तमोऽस्तीति वदता तत्रेत उत्कृष्टधर्मवत्त्वं वाच्यम्। तचाशक्यम्। प्रमाणाभावात्। साम्येपि तथा विशेष्णाभावोऽद्वैतश्चितिवेशेधश्च। तस्मादितः परस्यानुपपन्नत्वादुक्तरूपमेव परमका-ष्ठापन्नं वस्त्वित्युपप्यत इत्यर्थः॥ ३५॥

# तथान्यप्रतिषेधात् ॥ ३६ ॥

यथा सेत्वादयः श्रुत्योक्ताः, तथैव 'न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यतं' इति श्रुत्यैव ततोऽधिकस्य प्रतिषेधात् त्वयाप्यसादुक्त एव मार्गोऽनुसर्तव्य इत्यर्थः। अवतारकाले पूर्वं स्वशक्तयाविभीवमकृत्वा पश्चात् तदाविभीवे कृते लोकानां पूर्वीवस्थातो भगवत्येवाधिक्यमिव प्रतीतं भवतीत्यभिष्रायेणान्यपदोपादानम्॥३६॥

## अनेन सर्वगतत्वमायामशब्दादिभ्यः ॥ ३७ ॥

प्रकरणमुपसंहरन् फलितमर्थमाह। अनेन सेत्वादिव्यपदेशानां मुख्यार्थकत्विनरा-करणेन व्यापकत्वं ब्रह्मणः सिद्धमित्यर्थ इति केचित्। तन्न। 'जन्मायस्य यत' इत्या-

## भाष्यप्रकाशः।

उपपत्तेश्च ॥ ३५ ॥ अन्यो नेत उत्कृष्ट इत्यत्रोपपत्त्यन्तरं सत्राभ्यामाहेत्याहुः किश्चे-त्यादि । विद्योषाभाव इति, अन्यस्थोत्कर्षभावः ॥ ३५ ॥

तथान्यप्रतिषेघात् ॥ ३६ ॥ अस्मदुक्तमार्गे इति । एतसैव परत्वमितिप्रकारः । पूर्वस्रवेणास्य गतार्थत्वमाशङ्क्य तिमृश्च्यर्थमाहुः अवतारेत्यादि । आधिक्यमिव प्रतीतं भवतीति । तत्रान्यहेतुकत्वशङ्का स्वादिति तिमृश्चयिमप्रायेण तथेत्यर्थः ॥ ३६ ॥

उपपत्तेश्व ॥ ३५ ॥ भाष्ये । तथेति । उपपादनीयत्वेन । 'अक्षरात्परतः पर' इत्यत्र परतोऽक्षरादित्यन्वयसम्भवात् 'सा काष्ठा सा परा गति'रिति श्चतेश्व । प्रकृते । अन्यथेति । त्रह्यान्यप्रकारेण । भाष्ये । अनुपपन्नत्वादिति । सूत्रार्थः । चकारार्थमाहुः उक्तरूपमिति । 'परमत' इतिसूत्रे संशयद्वितीयकोट्यक्तं रूपं यस्येति तथोक्तम् । संशयवीजश्चत्योरकवाक्यतयैवकारः ॥ ३५ ॥

तथान्यप्रतिषेघात् ॥ ३६ ॥ आष्ये । तथैवेति । श्रुतिलेन, नतु स्मृतिलेन । वाध्यवाधकभावायोभौ शब्दो । इति श्रुत्यैवेति । उक्तश्रुतिलेन प्रकारेण श्रुतिस्वया, नतु स्मृत्या । प्रकृते ।
अस्मदुक्तमार्ग इति । अस्मदुक्त एव मार्ग इति पाटः अस्मत्युक्तकानाम् । शङ्कः पाण्डुर एवेतिवत् विशेषणसंगतेवकारः । आज्ञात्र । अत आहुः एतस्यैवेति । विशेषणसास्मदुक्त इत्यस्, नतु
विशेष्यस्य । परत्वं इति हेतोः व्यावर्तकोऽस्मदुक्तः प्रकार इत्यर्थः । अस्येति । स्त्रस्य स्पष्टश्रुत्योपपन्नत्वाद्वतार्थत्वम् । अवतारेत्यादीति । स्वशक्तयेति । अवतारिनिरपेक्षावतारशक्तया । आविभीवं
तावतीं मायां दूरीकृत्य प्राकट्यम् । तदाविभीव इति । कोटिकन्दपंठावण्यादिक्तपस्वशक्तयाविभीवे
भगवत्येवावतारिणि, नत्वन्यस्मिन्नधिकरणे । तत्रान्येति । तत्र उक्तभगवद्रपाधिकरणे 'परमत' इति
स्त्रोक्तान्यहेतुकत्वशङ्का स्यात् । तिश्चवृत्तीति । परत्रह्मणः परमिति शङ्कानिवृत्यिभप्रायेण, तथा
भगवत्यन्यहेतुकोऽवतार इति प्रतीतेरन्यपदोपादानमित्यर्थः ॥ ३६ ॥

दिना सर्वदेशगतकार्यकर्तृत्वमुक्तिमित नेनैव व्यापकत्वस्य सिद्धत्वात्। नचाविरोधसाधनप्रकरणत्वात् पूर्वसिद्धं सर्वगतत्वमनेनोक्तप्रन्थेन कृत्वा, सेत्वादिवाक्यैः
सममविकद्वमित्यर्थ इति वाच्यम्। अग्निमपद्वैयर्थ्यापत्तेरिति चेत्। अत्रैवं ज्ञेयम्।
नोक्तकर्तृत्वेन व्यापकत्वमेकान्तनो ब्रह्मणि रोद्धं शक्तोति। योगसिद्धदूरश्रवणादिवत् परिच्छिन्नेनात्यनेकदेशगतकार्यकरणसामर्थ्यविशेषस्य वक्तं शक्यत्वात्।
अन्यथा पूर्वसिद्धव्यापकत्वविरोधेन सेत्वादिव्यपदेशैः परिच्छिन्नत्वेन ब्रह्मणोऽन्यस्य परत्वं न शक्केत । विरोधपरिहाराय तु 'सामान्यात् त्वविरोध' इति वदेत्।
तस्मादेवं सुन्नार्थो ज्ञेयः। अनेन ब्रह्मणोऽन्यस्य परत्विनरासेनायामशब्दा-

दिभ्यो व्यापकत्ववाचकश्चितिवाक्यादिभ्यः साक्षात् सर्वगतत्वप्रतिपादकेभ्य एव सर्वगतत्वं सिध्यति, न तु गौतमीयानाभिव कर्तृत्वाचनुपपत्त्येर्थः। ते च शाव्दाः 'आकाशवत् सर्वगतश्च निद्यः' 'ज्यायान् दिवो ज्यायान् आकाशात्' 'वृक्ष इव स्तव्धो दिवि तिष्ठद्येकस्तेनेदं पूर्ण पुरुषेण सर्व'मित्याद्यः। आदिपदात् 'सर्वतः पाणिपादान्नं सर्वतोक्षिशिरोगुष्वम् । सर्वतः श्चितमन्नोके सर्वमावृत्य

भाष्यप्रकाशः।

अनेन सर्वगतत्वमायामदाव्दादिभ्यः ॥ ३७॥ सत्रप्रयोजनमाहुः प्रकरणिनित्यादि। प्रकरणिमिति । अविरोधप्रकरणम् । उक्तोपष्टम्भायेकदेशिव्याख्यानं दूपियतुम्रपक्षिपन्ति अनेनेत्यादि। केचिदिति। शाङ्कराः। दूषयन्ति नन्नेत्यादि। अर्थान्तरमुद्धाव्य दूपयन्ति नचेत्यादि । कथमप्रिमपद्वेयर्थ्यमित्यत उपपाद्यन्ति अत्रैवमित्यादि । द्यक्तोतीति । सत्रकारः शक्नोति । क्षत्रकारः शक्नोति । क्षत्रकारमाद्वः विरोधेत्यादि ।

एवं मतान्तरमपाकृत्य सूत्रं च्याकुर्वन्ति तस्मादित्यादि । आयामशब्दादिभ्य इति । आयामो दैर्घ्य च्याप्तिरिति यावत् । शब्दचतेऽनेनेति शब्दः । आयामस्य शब्दो यत्र ते आयाम- शब्दाः । ते आदयो येपां तद्वुणसंविज्ञानः । तेभ्यः । च्यापकत्यवाचकश्चतिवाक्यादिभ्य

अनेन सर्वगतत्वमायामदाव्दादिभ्यः ॥ ३७॥ द्वाङ्करा इति । 'आयामराव्दादिभ्य' इत्यस्यार्थः समान इति नोक्तः । तन्नेत्वादि । तन्नेवित । एवकारोऽस्य स्त्रस्य योगव्यन्व विद्याद्वाति । अविक्रद्धमिति । सर्वगतत्वं स्त्रोक्तं अनेन सेत्वादिवाक्यैः सममविक्रद्धम् । अन्नेविक्ताद्वादि । वृरेति । आदिना चाक्षुपप्रहणे । अन्यथेत्याद्वीति । परिच्छिन्नेप्युक्तसामर्थ्याय व्यापकत्वाङ्गीकारे । परत्विमिति । व्यापकत्वप्रयुक्तं परत्वम् । 'परमत' इतिस्त्रेण स्त्रकारो न शङ्कतत्यर्थः । विरोधेत्याद्वीति । सामान्यात्त्विति । सेत्वादिघितस्त्रोन्तरस्त्रे तद्विरोधाय सामान्यात्वित्यत्र स्त्रे सामान्यात्त्विरोध इति स्त्रं वदेदित्यर्थः । आयामस्येति । आयामप्रतिपादकः शब्दो यत्र 'आकाशवत्सर्वगत' इत्यादिवाक्येषु ते श्रुतिवाक्यादयः । येषामिति । नित्यच्यायस्त्वच्यानम् । तद्वणेति । तेषां आयामशब्दादिपद्वितिशब्दानां सम्यक् भविता कियापदेनान्वित्तेते ज्ञानं येन समासेन स तद्वणसंविज्ञानो बहुवीहिः । भाष्ये । एवेति । असाक्षात्सर्वगतत्वप्रतिपदक्त्यान्यव्यवच्छेदकः । कर्तृत्वादीति । आदिना अपरोक्षज्ञानिकीर्षाकृतिमत्त्वम् । भाष्यत्वात्स्वपदानि वर्णयन्ति स्म आदिपदादिति । 'व्यापकत्ववाचकश्रुतिवाक्यादिस्य' इत्यत्रादि-

तिष्ठती'त्यादिस्मृतयः संगृह्यन्ते । अनेन ब्रह्मणि श्रुतिरेव मुख्यं प्रमाणम्, अनुमानं तु विलम्बोपिस्थितिकत्वेन साध्यसिद्धिपराहतमपीच्छाविद्योषेण जननीयं चेद्रभ्यचयमात्रं पर्यवसास्यतीति भावः ॥ ३७॥

इति तृतीयाध्याये द्वितीयपादे दश्चमं परमतः सेतृन्मानेत्यधिकरणम् ॥१०॥ फल्रमत उपपत्तेः ॥ ३८॥ ( ३-२-११. )

एवं सर्वोत्तमत्विन रूपणेनोत्तमाधिकारिणां भजनीयत्वप्रयोजकं रूपमुक्त्वा तदितराधिकारिणां तदाह । ते हि फलप्रेप्सव एव भजिष्यन्ति । तच फलदातृत्व एव सम्भवतीति तदाह । अत ईश्वरादेव फलं भवित यितकश्चिदैहिकं पारलौकिकं वा । क्कतः । उपपत्तेः । 'सर्वस्य वशी सर्वस्येशान' इति श्वतिर्वस्तुमान्नेशितृत्व-मसङ्कचितमाह । न ह्यन्यस्य वस्त्वन्यो दातुं समर्थः । अतो भगवानेव तथेल्थः ।

केचित्त्वत्रैव कर्मणस्तत्कार्यापूर्वस्य च फलंदातृत्वमाशङ्क्य, तत्रानुपपत्तिम-त्रोपपत्तित्वेन व्याकुर्वन्ति ।

#### भाष्यप्रकाशः।

इति । व्यापकत्ववाचकयुक्तानि यानि श्रुतिवाक्यादीनि तेभ्य इत्यर्थः । फलितार्थवोधकत्वं स्फुटी-कुर्वन्ति अनेन ब्रह्मणीत्यादि । अभ्युच्चयमात्रमिति । अनुमानस्य सम्बयमात्रम् ॥ ३७॥ इति दशमं परमतः सेतृन्मानेत्यधिकरणस् ॥ १०॥

फलमत उपपत्तेः ॥ ३८॥ अन्ते एतदिषिकरणप्रणयनेन असिन् पादे अविरोधा-दिनिरूपणप्रयोजनं सूचयन्ननुप्रसङ्गेनाधिकरणमारभत इत्याद्ययेनाहुः एवमित्यादि । तदाहेति, भजनीयत्वमाह । नन्वत्र फलदातृत्वमेवोच्यत इति कथमेवमधिकारिविभागज्ञानमित्यत आहुः ते

पदात् । सौत्रादिशब्दार्थं उक्तः । प्रकृते । अनेन ब्रह्मणीत्यादीति । श्रुतिरेवेति । एवकारेण स्मृतिव्यवच्छेदः कियते । अनुमानं स्मृतिः । अपिसंराधनस्त्रभाष्येऽनुमानं स्मृतिरित्युक्तम् । विल्रम्बेति । स्मृतश्रुतिकल्पनद्वारा । साध्येति । श्रुतिसाध्यसिद्धिपराहतमपि श्रुत्या बाधात् । इच्छाविशेषो वाधकालीनेच्छा तेन । जननीयं स्मार्तज्ञानम् । अनुमानस्येति । स्मृतेः ॥ ३७ ॥ इति द्शमं परमतः सेतृन्मानेत्यधिकरणम् ॥ १० ॥

फलमत उपपत्तेः ॥ ३८॥ अबिरोधादीति । विरुद्धानां धर्माणामविरोधं वस्तुख-भावात् । आदि धर्म्यन्तरिवरोधः । सूचयिन्निति । धर्माद्यविरोधो वाच्यः । प्रयोजनं उत्तमेतराधि-कारिणोरैधिकारः । स तात्पर्यार्थः सूचितार्थः । अधिकरणसङ्गतिमाहुः अनुप्रसङ्गनेति । अविरोधाव-उस्मृतस्योत्तमेतरप्रवृत्तिरूपस्यार्थस्योपेक्षानिहत्वात्प्रसङ्गलक्षणादनुप्रसङ्गसङ्गतिः । एविमत्यादीति । सर्वोत्तमत्वं वेदोक्तत्वमात्रेण निःसन्दिग्धत्वं दार्ढ्यं चार्थे तादशार्थत्वरूपं त्रह्म सर्वविरुद्धधर्मात्रयं धर्म्य-न्तररिहतं च । तस्य उक्तसर्वोत्तमत्विरूपणेन । उन्तमेति । वेदमात्रेण निःसन्दिग्धानां मीमांसानिर-पेक्षाणां भजनीयत्वं प्रयोजनं यस्य रूपस्य तत् । तदिन्तरेति । 'सन्देहवारकं शास्त्रं बुद्धिदोषात्तदुद्भवः । विरुद्धशास्त्रसम्भेदादङ्गश्चाशक्यनिश्चयः । तस्मात्सूत्रानुसारेण कर्तव्यः सर्वनिर्णयः । अन्यथा प्रश्यते स्वार्थान्मध्यमश्च तथादिम'इत्युक्तकारिकाभ्यामुक्तादिममध्यमानाम् । भजनीयत्वमाहेति । भजनी-

१. अत्र प्रवृत्ति ।

तत्त्वग्रे जैमिनिमतोपन्यासम्बमतोपन्यासाभ्यां व्यास एव व्यक्तीकरिष्यती-त्यधुनैवाप्राप्तनिराकरणमग्रिमसूत्रद्वयवैयर्थ्य स्यादिति चिन्त्यम् ॥ ३८ ॥

## श्रुतत्वाच ॥ ३९ ॥

पूर्वसूत्रेण श्रुतमीशितृत्वं फलदाने उपपत्तित्वेन निरूपितम्। इह तु साक्षा-च्छुतिमेव फलदातृत्ववाचिकां प्रमाणयित। साच 'स वा एष महानज आत्माऽ-ब्रादो वसुदान' इत्यादिरूपा। चकारात् 'सुखं दुःखं भवो भाव' इत्युपक्रम्य, 'भवन्ति भावा भूतानां मत्त एव पृथग्विधा' इत्यादिरूपा स्मृतिः संगृह्यते ॥३९॥

धर्मं जैमिनिरत एव ॥ ४०॥

अत्र कर्मवादी प्रत्यवतिष्ठते । नजु कर्मण एव फलमिति पक्षेप्युपप-त्तिश्रवणे तुल्ये । तथाहि । ईश्वरवादिनापि कर्मनिरपेक्षेण तेन फलमिति

भाष्यप्रकाशः ।

हीत्यादि । व्याकुर्वन्ति अत इत्यादि । एतेन प्रकृते ऐहिकाम्राष्मिकं फलं कर्मसचिवेभ्यसत्तदे-वेभ्यो वा, भगवतो वेति संशयः । तत्र तत्र तेषां तेषामुदेश्यत्वेन श्रावणं 'सर्वस्य वशी सर्वस्ये-शान' इत्यादिश्चतिश्च सन्देहवीजम् । तेभ्य एवेति युक्तम् , प्रतिनियतत्वादिति पूर्वपक्षश्च बोधितः । एकदेशिमतमन् इत्यान्ति केचिन्वित्यादि । तन्वित्यादि च ॥ ३८ ॥

श्चुतत्वाच ॥ ३९ ॥ भाष्यमत्र निगद्व्याख्यातम् । माध्यास्तु 'विज्ञानमानन्दं त्रक्ष', 'रातिर्दातुः परायण'मित्युदाहरन्ति ॥ ३९ ॥ धर्म जैमिनिरत एव ॥४०॥ सत्रं व्याङ्कर्वन्ति अजेत्यादि । तुल्ये इति । तथाच अत एव, रिक्षः ।

यत्वप्रयोजनिमत्युक्ते रूपस्य विरुद्धधर्माश्रयस्य हीनमध्यमाधिकारिणां मीमांसया प्रयोजनं भजनीयत्व-माहेत्यर्थः । अन्नेति । स्त्रे । ते हीत्यादीति । एवति । 'सिद्धार्थं सिद्धसम्बन्धं श्रोतुं श्रोता प्रवर्तते । शास्त्रादौ तेन वक्तव्यः सम्बन्धः सप्रयोजनं इति एवकारः । उत्तमाधिकारिणस्त्वफलप्रेप्सवः । 'अनि-मित्ता भागवती भक्तिः सिद्धेर्गरीयसी'ति वाक्यात् । फल्डदान्तृत्व एवति । देवादीनां जीवानां भगवत ईश्वरस्य वा फल्टदानृत्वे भजनस्यानुग्रहकारणकत्वेन भक्तिहेतुनिर्णयग्रन्थे उक्तत्वात् । अत्त इत्यादीति । ईश्वरादेवेति । नतु जीवदेवेग्यः । अगवानेदेति । अन्यदीयं नास्ति स्वीयमिति भगवान् । पूर्ववदेवकारो व्याकर्तव्यः । नज्ञ तन्त्रेति । कर्मणि । तेपामिति । जीवदेवानाम् । 'सर्वस्य वश्ची'ति श्रुतिर्बृहदारण्यके । तेभ्य एवति । जीवदेवेग्यः, नत्वीश्वरात् । प्रतीति । प्रतिकर्मनिय-तत्वाजीवदेवानाम् । तेन 'धर्म जैमिनि'रिति सूत्रेण पूर्वपक्षो यः सोऽनीश्वरजैमिनिमतेनेत्युक्तम् । केचि-क्तित्यादीति । शाङ्कराः ॥ ३८ ॥

श्रुतत्वाच ॥ ३९ ॥ निगद्रेति । इह त्विति । सूत्रे तु । श्रुतिमेवेति । 'अस्या देवतायाः सायुज्यं सरोकतामाप्तोती'ति श्रुतिमेव, नतु स्मृतिम् । चकारेणेयं भाष्ये वक्ष्यते । प्रमाणयित व्यासः । मत्त इति फरुदातुः । एवं निगदव्याख्यातम् ॥ ३९ ॥

धर्म जैमिनिरत एव ॥ ४० ॥ स्त्रार्थमाहुः तथा चेति । अत एवेति सौत्रशब्दौ व्याकुर्वन्ति स्म उपनित्रवणाभ्यामुक्तस्त्रोक्तहेतुभ्याम् । विध्यर्थेति । विध्यर्थे आज्ञा तस्य ज्ञानं

न वक्तं शक्यम् । विधिवैयर्थ्यप्रवृत्त्यतुपपत्तिप्रसङ्गाभ्याम् । तत्सापेक्षत्वे तदे-वास्तु, कृतं तत्सापेक्षेण तेन । नचाचेतनं चेतनाधिष्ठितमेव कार्यक्षममिति केवलेन तेन न फलं सम्भवतीति वाच्यम् । कर्मस्ररूपं स्वर्गादिकं च न लोकसि-द्रम्, किन्तु श्रुतिसिद्धम् । तत्र च स्वर्गादिफलसाधकत्वेनैवोत्पत्तिवाक्येष्वर्थ-वादेषु च 'अग्निष्ठोमेन स्वर्गकामो यजेत' 'अग्निहोत्रं जुहोति प्रजाकाम' हस्यादि । 'द्र्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेत' 'परमेष्ठिनो वा एष यज्ञोऽम् आसीत्, तेन स परमां काष्टामगच्छ'दित्यादिषु कर्म श्रुयते। स च तत्साध्यत्वेनैव। एवं सित लोकेऽन्यथा दर्शनिप धर्मित्राहकप्रमाणेन तथैव सिद्धत्वान्नात्र काचन शङ्का । ईश्वर-वादिनो नित्यज्ञानादिमत्त्व इव।आमुष्मिकफलत्वेन तत्प्रतिवन्धकापगमे भवती-त्यावयोस्तुल्यम्।तस्याग्रुतरिवनाशित्वेपि श्रुतिसिद्धकारणतानिर्वाहाय तद्व्यापारो-ऽपूर्वं कल्प्यते । अविषमादीश्वरात् विषमफलोत्पत्त्यनुत्पत्तिवैषम्यनैर्घृण्ये च स्या-ताम् । अतः कर्मण एव फलिमिति जैमिनिर्मनुते ॥ ४० ॥

## भाष्यप्रकाशः।

उपपत्तिश्रवणाभ्यामेव हेतुभ्यां धर्म फलकारणं जैिकिनिराचार्यो मन्यत इति सत्रयोजना । तदेतत्तील्यं न्युत्पाद्यन्ति तथा हीत्याद् । प्रघृत्तीति । विध्यर्थज्ञानोत्तरप्रवृत्पप्तिप्रसङ्गो
दूषणान्तरमित्यर्थः । इत्याद्गिति, कामनावतः कर्माधिकारश्रावणात् स्वर्गकामादिपदैः कर्मफलं
श्रूयत इत्यर्थः । स चेति । फलरूपः स्वर्गादः । अन्यथा द्वीनेपीति । राजादिभ्यः फलप्राप्रिद्यनेऽपि । अत्रेति । वेदवोधिते कर्मणि तत्फले च । नित्यज्ञानादिमत्त्व इवेति ।
धर्मिग्राहकेत्यादिकमत्रापि सम्बध्यते । नतु यदि कर्मणैव फलम्, तदा तदन्यवहितोत्तरं कृतो न
जायत इत्यत आह आसुिक्यकेत्यादि । तदिति । स्वर्गादिरूपं फलम् । दूपणान्तरमाशङ्कय
परिहरित तस्याश्वित्यादि । तिर्हे तौल्याचैकतरस्य फलहेतुत्वनिश्रयः, उभयोः समुचयो वेत्याकाञ्चायां समतोपष्टम्मायाह अविषमादित्यादि ॥ ४० ॥

## रिश्मः।

तदुत्तरं प्रवृत्तिः तस्या अनुपपत्तिस्तस्याः प्रसङ्गः । भाष्ये । तदिति । कर्म । तेनेति । ईश्वरेण । एवेति । दर्शनादेवकारः । तेनेति । कर्मणा । एवेति । नतु तिन्नरिक्षेण कर्म श्र्यत इस्येप्ठन्वयः । उत्पत्तिति । प्रथमज्ञप्तिरुत्तिः । साध्यसाधनत्वेन प्रथमज्ञप्तिः । तद्बोधकवाक्येषु । अर्थवादे-िव्वति । जैमिनिमतत्वादर्थवादपदम् । 'अन्यथा हीतिवाक्ये चतुरक्षरे द्वे पुण्यस्य पापस्य निदानमूते । उचारणादेव नृणां मुनीन्द्रा नारायणश्रेस्थ्यवादः' इसस्य विरोधः स्यात् । फलसम्बन्धामावादर्थवादत्व-मित्याश्येनाहुः अग्निहोन्त्रमिति। प्रकृते । इत्यादीति। कर्मफलमिति । तेनोत्पत्तिवाक्यत्वमर्थवादत्वं चेति भावः । एष यज्ञ इति । अग्निष्टोम इत्यर्थः । 'परमेष्टिनो वा एष यज्ञोऽत्र आसीद्यद्विष्टोम' इतिश्रुतेः । राजेति । राजादिभ्यश्चेतनेभ्यः फलं ग्रामधनादि । भाष्ये । तथैवेति । चेतननिरपेक्ष-साधनत्वस्येव । 'कर्मके तत्र दर्शना'दिति जैमिनिस्त्रादेवकारः । प्रतिवन्धकेति । श्रिराद्यपगमे । परीति । जैमिनिः परिहरति । तस्याश्वित्यादीति । श्रुतिसिद्धेति । व्यापारवदसाधारणं कारण-मित्यर्थः । तस्य भावः कारणता । आहेति । जैमिनिराह । अविषमादीत्यादि । अवीति। सप्तमस्तन्वे 'समः प्रयः सुह्र'दिति वाक्यात् । कर्मण एवेति । जडात् , नतु चेतनादीत्वरात् ॥ ४० ॥ सप्तमस्तन्वे 'समः प्रयः सुह्र'दिति वाक्यात् । कर्मण एवेति । जडात् , नतु चेतनादीत्वरात् ॥ ४० ॥

# पूर्वं तु बादरायणो हेतुव्यपदेशात् ॥ ४१ ॥

तुराव्दः पूर्वपक्षव्युदासार्थः। वादरायणस्त्वाचार्य इतः पूर्वोक्तमीश्वरमेव फलदत्वेन मनुते। कुतः। हेतुव्यपदेशात्। हेतुत्वेन ख्रुतौ व्यपदेशादित्यर्थः। 'एष फलदत्वेन मनुते। कुतः। हेतुव्यपदेशात्। हेतुत्वेन ख्रुतौ व्यपदेशादित्यर्थः। 'एष उ एवासाधु कर्म- उप्त साधु कर्म कारयति तं यमेभ्यो लोकेभ्य उन्निनीषते, एप उ एवासाधु कर्म- कारयति यमधो निनीषत' इति ख्रुतौ न केवलं कर्मकारियतृत्वमुच्यते, अपि तु फलदित्सया तया तथात्वम्। अतः फलदत्वमीश्वरस्थैव व्यपदिष्टं भवतीति नानुपपत्तिः काचित्। नन्वीश्वरस्य स्वतः फलदाने समर्थस्य फलदित्सायां सत्यां कर्मकारणे को हेतुः, कार्यवैचित्रयं च कथिमत्यादिचोद्यं 'कृतप्रयत्नापेक्षस्तु विहितप्रतिषिद्वावैयर्थ्यादिभ्य' इत्यत्र निरस्तम्। विद्वन्मण्डने श्रीविद्वलेन च। अतः सकामैरि स एव भजनीयः, नान्य इति सिद्धम्॥ ४१॥

इति तृतीयाध्याये द्वितीयपादे एकाद्शं फलमत इत्यधिकरणम् ॥ ११ ॥ इति श्रीवेद्व्यासमतवर्तिश्रीवल्लभाचार्यविरचिते श्रीमद्रह्मसूत्राणुभाष्ये तृतीयाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥ ३॥ २॥

## भाष्यप्रकाशः।

पूर्वं तु बादरायणो हेतुव्यपदेशात् ॥४१॥ दृष्णमाश्रङ्घ तत्परिहारः प्रागेवोक्त इति सारयन्ति नन्वित्यादि ॥ ४१॥ इत्येकादशं फलमत इत्यधिकरणम् ॥ ११॥

इति श्रीमद्रष्टभाचार्यचरणनग्वचन्द्रनिरस्तहृदयध्वान्तस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ भाष्यप्रकाशे तृतीध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥ ३ ॥ २ ॥

## महियाः ।

पूर्व तु बादरायणो हेतुव्यपदेशात्॥ ४१॥ भाष्ये। पूर्वपक्षेति। प्रकाशोक्तरीत्या व्याख्यानम्। अनीश्वरजैमिनिमते पूर्वपक्षत्यर्थः। ईश्वरमेवेति। नतु कर्म। उन्निनीषत
इति। अन्यत्रोन्निनीषतीति परसोपदी। ईश्वरस्यैवेति। नतु कर्मणः। काचिदिति। प्रथमशास्त्रत्वेपि
व्यासस्य गुरुत्वात्पूर्वपक्षीकरणिप न काचिदनुपपत्तिः। प्रागेवेति। कृतप्रयत्नापेक्षस्त्रे। विद्वन्मण्डने
चेति योगित्वम्। 'अनागतमतीतं चे'ति वाक्यात्। भाष्ये। अतः सकामेरिति। आदिममध्यमाधिकारिभिरपि। अपिनोत्तमाधिकारी। स विरुद्धधर्माश्रयः। मीमांसितत्वादेवकारः॥ ४१॥
इत्येकादशं फलमत इत्यधिकरणस्॥ ११॥

इति श्रीविद्वलेश्वरैश्वर्यनिरस्तसमस्तान्तरायेण श्रीगोविन्दरायजित्पौत्रेण संपूर्ण-वेन्ना विद्वलरायजिद्धात्रीयगोकुलोत्सवात्मजगोपेश्वरजिता कृते भाष्यप्रका-रास्य तृतीयाध्यायस्य रहमौ तृतीयाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥ ३॥ २॥

इति श्रीमत्कृष्णद्वेपायनप्रणीतब्रह्मसूत्रेयु तृतीये उपनिषदां बोधकताप्रकारनिरूपके साधनाध्याये विषयावधृतिर्नाम द्वितीयः पादः।